

محمد أبو زهرة.

الملكية ونظرية العقد في الشريعة الإسلامية/ محمد أبو زهرة . - القاهرة : دار الفكر العربي، .1997

٤٠٠ ص ؛ ٢٤ سم.

يشتمل على إرجاعات ببليوجرافية.

تدمك : ٦ \_ ٦١ \_ ٣٠٦٠

١ ـ الملكية (الشريعة الإسلامية). ٢ ـ نظرية

العقد (فقه إسلامي). أ\_ العنوان.

404

م ح م ل

# التصميم والإخراج الفنى / سهيل سيد العبد

| 1900/8077 | رقم الإيداع               |
|-----------|---------------------------|
| 306-61-6  | الترقيم الدولى<br>I-S-B-N |

## بسم الله الرحمن الرحيم



#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

أما بعد . . فقد قمت بتدريس المعاملات المالية في الشريعة الإسلامية بكلية الحقوق عامين متتاليين، وهذا ثالثهما، ولقد كانت ثمرة تلك الدراسة هذا الكتاب الذي أخرجه للناس، تهديت فيه الطريق الذي أنارته لي معالجة الدرس، ومداومة البحث في مصادر الشريعة ومواردها، ولقد عنيت فيه بأمرين، جعلتهما هدفًا مقصودًا، وغرضًا منشودًا :

أحدهما: شرح أدلة الأحكام وتوجيهها، لا أذكر قضية إلا بينت عمادها من النقل، وسنادها من العقل، وأصلها من الفقه؛ وذلك لأن روح الفقه الاستدلال، ومثل الأحكام من غير أدلتها مثل الجسم قد فقد الروح. وإن الأحكام الشرعية هي آراء رجال مضوا استنبطوها تحت راية القرآن الكريم والحديث النبوى الشريف، ومن حق هؤلاء الأسلاف أن نذكر ما قالوه مقرونا بأدلته، مؤيدًا بحججه، ليكون ذلك دفاعهم عن آرائهم أمام الأخلاف، وما الذي يذكر الأحكام من غير أدلتها إلا كمن يتقدم في الخصام أمام القضاء، طالبًا حقًا من غير دليل يقدمه أو بينة يقيمها، معتمدًا على عطف الخصوم، وقد تنكروا له.

وإن الاستـدلال يربى فى طالب القـانون روح التمـحيص ومناقـشة الآراء، ويشحذ ذهنه، ويرهف مداركه، ويعوده تلمس الحق فى متنازع الآراء، ومضطرب الأفكار.



الأمر الثانى: ثما عنيت به بيان القواعد الفقهية التى انفرعت منها فروع الشريعة، وانشعبت منها مسائلها، فإنى رأيت قالة قد شاعت، بين قوم، قوامها أن الشريعة ليست إلا حلولا جزئية، فكان جد لازم على أن أعنى بقواعد الشريعة وأن أضعها في مطارح أنظارهم، عساهم يبصرونها، وأن أقربها من أيديهم عساهم يلمسونها، فجمعت من القواعد في هذا الكتاب ما قد يرد الحق إلى نصابه، وينصف حقيقة طالما تجنى عليها النظر العاجل، والبحث الناقص الذي لا يعتمد على الاستقراء والتتبع.

وأنا لا أدعى بصنيعى فى هذا الكتاب أنى قد أتيت ببدى، لم أسبق به، بل لقد سبقنى إلى خدمة الشريعة رجالات خدموا الفقه الإسلامى فى هذا الجيل، وكانت مدرسة القضاء الشرعى، وكلية الحقوق الميدانين اللذين برز فيهما أولئك الأقطاب، رحم الله من مضى منهم، وحفظ لنا من بقى، ورضى عنهم جميعًا وأرضاهم، ووفقنا لأن نقتفى آثارهم، والله الهادى إلى سواء السبيل.

محمد أبو زهرة

- ٢٠ جمادي الأولى ١٣٩٦ هـ
  - ۲۰ مايو سنة ۱۹۷٦ م

# إلمامة موجزة بتاريخ الفقه الإسلامى (۱)

السريعة الإسلامية تعتمد على الدين، وتقوم على أساسه، وتسير على هديه. وفقهاء المسلمين مهما تتشعب مسالكهم، وتتنوع مشاربهم، وتتخالف مناهجهم ـ يتجهون جميعًا صوب الدين، وينهلون من عذبه. كل يقول قوله، ويذهب مذهبه، على أنه شرع الله وفهمه لدين الله، فأبو حنيفة مثلا يقول في آرائه في العبادات، ومعاملات الناس، ونظام الأسرة، والعقوبات الزاجرة ـ إنها فهمه للإسلام، وشرعه في هذه المسائل جميعًا. وكذلك غيره من أعلام الأئمة، وفقهاء المسلمين، كلهم يمتون إلى هذا الدين بنسب، ويربطون بين ما يستنبطون والوحى المنزل على لسان النبي المرسل بأسباب تقصر وتطول، وتقرب وتبعد.

ومن يحاول أن يفهم الشريعة الإسلامية على أنها قوانين مجردة ومعالجات لإصلاح طوائف من المجتمع وتنظيم معاملاتهم من غير أن يربطها بالإسلام ـ فلن يفهمها على وجهها الصحيح، لأن الفهم المستقيم ما قام على رد الفروع إلى أصولها، والنتائج إلى مقدماتها، والأحكام إلى غاياتها، والآراء إلى مقاصد قائليها، وإن من يحاول هذه المحاولة كمن يتصور أن ثمرًا يكون من غير شجر، وأن غصونًا تقوم على غير جذوع.

وليس فى كون الفقه الإسلامى مستمداً ينابيعه من الدين، وقائماً على أساسه عض من قيمته ولا نقص من قدر المستنبطين له المفرعين لفروعه، لأن أولئك الرعيل الأول من المسلمين رأوا بثاقب نظرهم، وقويم إدراكهم، أن قوانين

<sup>(</sup>١) هذه إلمامة موجـزة أشد الإيجاز كتبـناها تصديرًا لهذا الكتاب ليكون الطالب القـانوني على نوع من البينة بأدوار الفقه، ويستطيع أن يدرك محتويات الكتاب، ولنـترك التفصيل إلى درس تاريخ الفقه وأصوله فى السنة الرابعة بكلية الحقوق المصرية.



تستمد من الدين، ويظلها بظله، تكون أمس بالوجدان، وأمكن في الضمير، وأقر في النفس، يطيعها الناس لابعصا السلطان ولا بقهر الحكام، بل بصوت من القلب، ورهبة من الديان، ورغبة في النعيم المقيم، فتكون الطاعة إرهافًا للإحساس، وإيقاظًا للمشاعر، وتنمية لنوازع الخير، وتطهيرًا للنفس من نوازع الشر، ولاتكون الطاعة ضربًا من ضروب المسكنة، والحنوع المطلق من غير أن يمس الوجدان ما في القانون من داعيات الخير، ومرامي الإصلاح؛ إذ ينفذ على أنه إرادة الحاكم، ورغبة السلطان، وهما واجبا الطاعة من غير أي نظر وراء ذلك.

وإن جعل القوانين مستمدة من الدين من شأنه أن يقلل الفرار من أحكامها لأن الناس يستشعرون الخشية من الله؛ إذ يحاولون الفرار، ويحسون من داخل نفوسهم مراقبة الله، إذا ضعفت مراقبة الإنسان.

وإن ربط القانون الإسلامي بالدين جعله مرتبطًا كل الارتباط بقانون الأخلاق، وبما تطابقت الجماعات الإنسانية قاطبة على أنه فضائل، فلا تنأى فروع من هذا القانون ولاقواعده عن الأخلاق الكريمة، فكانت الشريعة بحق أول قانون تلتقى فيه الشريعة بالأخلاق، ويكونان صنوين متحدين متلاقيين، ومن قبلها كان ذلك حلما للفلاسفة والمصلحين، يحلمون به، فإن حاولوا تطبيقه، أيقظتهم الحقيقة، وأيأسهم الواقع المستقر.

وإن استمداد الفقه الإسلامي ينابيعه من الدين جعله شاملا في سلطانه للراعي والرعية، وجعل القانون مسيطرًا على الحاكم والمحكوم؛ فكان من حق الناس أن يقولوا للحكام أنتم مقيدون بأحكام الشريعة، وأنتم مسئولون عن تنفيذها؛ وذلك في أزمان كانت سلطة الحكام فيها مطلقة بلاقيد يقيدها، ولا نظام يضبطها، فكانت الشريعة بارتباطها بالدين قيدًا للحكام، وتهذيبًا للمحكوم.

Y \_ ومن أجل أن الشريعة تستمد سلطانها من الدين وجب \_ ونحن نتقصى أدوارها، ونتتبع مدارجها \_ أن نرجع إلى زمن الوحى، والرسول ينزل عليه هذا الدين الكريم؛ فأول دور من أدوار الفقه الإسلامي كان في عصر الرسول والله ولم يكن الفقه في هذا الدور من عمل الناس، بل كان المرجع هو الرسول صلوات

الله وسلامه عليه، يستفتونه في ما يعرض لهم من شئون، وما يلابسهم من أمور تتعلق بأسرهم، أو باجتماعهم، أو بمعاملاتهم، فيفتيهم بوحى من الله بقرآن ينزل، أو بوحى يوحى، أو باجتهاده عليه السلام ثم يقره الله تعالى، وإن كان خطأ نبهه الله إلى الصواب فيه (1). ولم يكن من الناس في عصر النبي عليه اجتهاد إلا إذا كانوا بعيدين عنه، ويعرض لهم مالا يجدونه في ما علم وا من قرآن أو فتاوى الرسول، فيجتهدون، وإذا لقوه عليه السلام عرضوا عليه ما توصلوا إليه، فيقرهم إن كانوا مصيبين، ويبين لهم الحق إن كانوا مخطئين؛ ولذلك كان من الحق علينا أن نقول أن القانون الإسلامي في عصر النبي عليه كان يعتمد على القرآن الذي نزل على النبي عليه أو واله وفتاويه وأحكامه عليه الصلاة والسلام؛ ونتكلم في كل من هذين القسمين كلمة.

٣ ـ القرآن الكريم: هو معجزة النبي ﷺ الكبرى، نزل به الروح الأمين على النبي ﷺ في ثلاثة وعشرين عامًا منجمًا، تنزل عليه الآية أو الآيات لما يناسبها من موضع لدعاية، أو مقام لهداية، أو أحداث اجتماعية، لتكون تلك الأحداث مبينة لمرماها، وليكون الناس على بينة من حكمة الشريعة فيها، وليكون المؤمنون أكثر إقبالا عليها، إذ تنزل وقت الحاجة إليها، وكثيرًا ما كانت تنزل الآية بعد تكرار السؤال في موضوعها، فيكون معناها متمكنًا في النفس أفضل تمكن.

وفى القرآن سور مكية، وأخرى مدنية، فالمكية ما نزلت بمكة، والمدنية ما نزلت بالمدينة، والسور المكية تتصدى فى أكثر ما تتصدى له لبيان الأصول الأولى للإسلام، فتبين العقيدة الإسلامية، وأساس الوحدانية، وتجادل المشركين، ثم تبين بعض العبادات التى تؤكد عقيدة التوحيد، وتثبيتها فى القلوب، ولاتتصدى إلا قليلا لبيان الشرائع التى تنظم المدينة والأسرة، وتربط الجماعة الإنسانية بأواصر من المودة والرحمة. وحكمة ذلك جلية واضحة؛ فإن المسلمين الأولين كانوا مستضعفين فى الأرض يسامون الخسف، ويلاقون الحتف، وهم يلاحون المشركين،

<sup>(</sup>۱) كما فى مسألة أسرى بدر إذ قرر فداءهم باجتهاده مع الصحابة فنزل قوله تعالى : ﴿ما كان لنبى أن يكون له أسرى حتى يثخن فى الأرض﴾ الآية.



ويناضلونهم بسهام من الحجج لإثبات التوحيد، وبطلان الشرك، وتنزيه النفس عن بوائق الجاهلية، وأدران الوثنية، ولم تكن قد تكونت منهم وحدة اجتماعية تستقل بشئون نفسها، ويشرع لها من النظم ما تسير عليه وتحكم به، حتى إذا هاجر النبى إلى المدينة، وكان من المسلمين جماعة مستقلة بأمورها، لها وحدة جامعة، وشوكة وقوة نزلت الآيات القرآنية المنظمة لهذا الاجتماع، الرابطة بين آحاده، فلهذا كانت السور المدنية مشتملة على الشرائع والأحكام، لتتكون بها من هذه الجماعة المدينة الفاضلة التي كانت أمنية المصلحين والمفكرين، لذلك نقول أن أكثر شرائع القرآن كانت بالمدينة، لأن أكثر آيات الأحكام نزل بالمدينة.

وليست التفرقة بين المكى والمدنى من سور القرآن الكريم معناها أنهما قسمان متقابلان أو نوعان متغايران، بل إنهما يكونان وحدة متلاقية متناسبة الأجزاء، وأن المكى أصل يبنى عليه المدنى، أو المكى ابتداء، ونهايته المدنى، ويقول الشاطبى فى موافقاته "إن المدنى من السور ينبغى أن يكون منزلا فى الفهم على المكى، وكذلك المكى بعضه مع بعض، والدليل على ذلك أن معنى المكى بعضه مع بعضه، والدليل على ذلك أن معنى الخطاب المدنى فى الغالب مبنى على المكى، كما أن المتأخر من كل واحد منهما مبنى على متقدمه. دل على ذلك الاستقراء، وذلك إنما يكون ببيان مجمل أو تخصيص عموم، أو تقييد مطلق، أو تكميل ما لم يظهر تكميله» (١). وكأن تخصيص عموم، أو تقييد مطلق، أو تكميل ما لم يظهر تكميله» (١). وكأن الشاطبى يرمى بهذا القول إلى تقرير حقيقة ثابتة، وهى أن القرآن مترابط الأجزاء، بعضه آخذ بحجر بعضه إلى غاية واحدة، وهو متماسك بعروة واحدة، هى إصلاح الناس فى معاشهم، وإقامة بنيانهم على دعامة من الفضيلة والرحمة، وهو فى هذا يسير سير التدرج، والتنقل من المألوف إلى غيره، ولا يصار إلى الثانى، فى هذا يسير سير التدرج، والتنقل من المألوف إلى غيره، ولا يصار إلى الثانى، حتى تستأنس النفس به وتسكن إليه.

ولقد يبدو بادى الرأى أن القرآن الكريم، غير متصل الأجزاء اتصالا منطقيًا، كما يبدو في الكتب التي يؤلفها الناس، ولكن من المؤكد الذى لاريب فيه عند الذين يفقهون ما ينبغى للمصلح أن يسلكه أن القرآن مرتب مسلسل من الناحية

<sup>(</sup>١) الموافقات ـ الجزء الثالث ـ ص ٢٤٥.

الاجتماعية الإصلاحية، فهو قد عالج نفوس العرب من شماسها، وطب لها بما أخرجها عن شكاسها، وكانت الآيات تنزل في المناسبات مصلحة أو معالجة عندما يجدى العلاج، وهي تعطى للمدرك الأريب صورة المصلح كأنه الطبيب البارع، يجدى العلاج، وهي تعطى للمدرك الأريب صورة المصلح كأنه الطبيب البارع، يحمل المبضع عندما يشتد ألم القرحة، ويهون بجواره ألم البضع (١)، فالآيات القرآنية مترابطة من حيث إصلاحها تنزل الآية لإصلاح حال قد حان حينه، وجاء إبانه، وهي تسير في هذا بخطوات متلاحقة كل خطوة متممة لسابقتها، وممهدة للاحقتها، حتى إذ تم نزوله كملت الشريعة، وكان بين يدى الناس وحدة كاملة فيها إصلاح للناس، وفيها هداهم، وفيها أصول لأكمل الشرائع، ولقد صدق الله تعالى، إذ يقول: «اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لكم الإسلام دينًا». [المائدة: آية ٣].

ع وإن القارئ لفقه القرآن الكريم المتفهم له يلاحظ ثلاثة أمور واضحة
 سنة :

احدها: أن الآيات القرآنية التى تتعرض لبيان أمر شرعى واجب الآتباع لازم الأداء تقرن الحكم بالحكمة، والأمر بما فى الإجابة من نفع للمطبع ومصلحة للناس، فتحريم الخمر مثلا اقترن بحكمته، وصاحبه بيان مغبة العصيان وغايته، إذ يقول تعالت كلماته: ﴿يا أيها الذين آمنوا إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون \* إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء فى الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل ائتم منتهون ﴾. [المائدة: آية ٩٠، ٩١]. ونرى أنه سبحانه وتعالى فى آية المداينة بعد أن طلب من المتداينين أن يكتبا، وبين ما يجب أن يكون عند الكتابة، يقول فى بيان الحكمة والغاية الصالحة: ﴿ذلكم أقسط عند الله وأقوم للشهادة، وأدنى الا ترتابوا ﴾. [البقرة: آية ٢٨٢]. وربما لايكتفى فى بعض آى القرآن الحكيم

<sup>(</sup>۱) والمشال الحيى لذلك آيات الخمر، نبه أولا في رفق إلى إثمها، ثم نهى عن قربان الصلاة والشخص سكران، حتى إذا أنسوا بالامتناع، وأرهف إحساسهم، فأدركوا مساوئها، حتى لقد قال قائلهم: اللهم بين لنا في الخمر بيانًا شافيًا. نزل النهى القاطع: ﴿يَا أَيُهَا اللَّيْنَ آمنوا إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه . . . ﴾ إلخ.

بالحكمة والوصف المناسب للطلب أو المنع، بل يضاف إلى ذلك الترهيب بعذاب الله ومقته ينزل بالعصاة الآثمين كما ترى في النهي عن أكل أموال الناس إلا بالرضا، فالله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنُوا لَاتَّأَكُلُوا أَمُوالَكُم بِينَكُم بالباطل إلا أن تكون تجارة عـن تراض منكم ولاتقتلـوا أنفسكم إن الله كـان بكم رحيمًا \* ومن يفعل ذلك عدوانا وظلمًا فسوف نصليه نارًا وكان ذلك على الله يسيرا﴾. [النساء: آيمة ٢٩، ٣٠]. وكما ترى في قوله تعالى في تحريم الربا: ﴿الذين يأكلون الربا لايقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس ذلك بأنهم قالوا إنما البيع مثل الربا وأحل الله البيع وحرم الربا فمن جاءه موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف وأمره إلى الله ومن عاد فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون \* يمحق الله الربا ويربى الصدقات والله لايحب كل كفار أثيم﴾. [البقرة: آية ٢٧٥، ٢٧٦]. إلى أن يقول تعالت آياته : ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَذُرُوا مَا بقى من الربا إن كنتم مؤمنين \* فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله وإن تبتم فلكم رءوس أموالكم لاتظلمون ولا تُظلمون \* وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة ﴾. [البقرة: آية ٢٧٨ ـ ٢٨٠]. وهكذا ترى اقتران الأمر القانوني بحكمته، والترغيب عند الطاعة، والترهيب بالعذاب في اليـوم الآخر عند المعصية، وما ذاك إلا لأن القرآن كتاب هداية عامة وإرشاد، وتهذيب للنفس، وتطهير لها من أدران الإثم والطغيان؛ فلم يكن قانونًا ككل القوانين، تحكم صياغته، وسوط العذاب وغيابات السجن تتولى التنفيذ، بل إنه قانون السماء، وشرع الله يحمل في نفسه ذرائع تنفيذه، ويخاطب الوجدان، فتتمـتع النفس عن العصيان؛ ويكون من الخشية والروعة والرهبة \_ رقباء على التنفيذ، لاتعزب عن رقابتها شاردة، ولا نازعة من شر، وذلك لمن ذاق حلاوة القرآن، وخالطت قلبه بشاشته، ومارجت نفسه هدايته، فهو قانون الله وحــديثه للناس، يرون فيه رياض الروح، ونور الله، ورهبة المنتقم الجبار، لقد صدق الله العظيم إذ يقول: ﴿الله نزل أحسن الحديث كتابًا متشابهًا مثانى تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكــر الله ذلك هدى الله يهــدى به من يشــاء ومن يضلل الله فــمــا له من هاد﴾. [الزمر: آية ٢٣].

ثانيها: أن الآيات التي تتصدى لبيان الأحكام قليلة إن أضيفت إلى مجموع آى الكتاب الكريم فمجموع آى القرآن نحو ستة آلاف آية تصدى لبيان الأحكام منها نحو مائتين على خلاف في بعض هذه الآيات من حيث دلالتها على الأحكام، ويلاحظ أن تلك الآيات منثورة في القرآن الكريم، وليست مفصولة عن سائر آيه، ولاتجتمع آيات الموضوع الواحد في موضع واحد بل تتفرق، فنجد الآيات المتعلقة باليتامي في مواضع في كـتاب الله متفرقة تتباعد وتتـقارب. ففي سورة البقرة، وفي سورة النساء، وفي سورة الأنعام، وفي سورة الإسراء وغير ذلك. وأحيانا تجد أكثر الأحكام الخاصة بموضوع في موضع، والقليل منه في مواضع كأحكام النكاح تجد أكثر ما تعرض لها القرآن في سورة النساء والباقي متفرق في سور مختلفة، والميراث كذلك. والطلاق تجد أكثر أحكامه في سورة البقرة، حتى سماها بعض الصحابة سورة الطلاق الكبري، والقليل في بعض سور أخرى، وهكذا تجد الموضوع الواحد يبين حكمه القرآن الكريم في عدة مواضع. وهنا يتساءل الباحث: لماذا لم تجتمع أحكام الموضوع الواحد في موضع لاتعدوه ؟ والجواب عن ذلك أن القـرآن ليس قانونًا مؤلفًا ذا مـواد، وليس كتابًا علميًّا مجزأ الأبواب متميز الفصول، بل هو كتاب هداية وإرشاد ينحو في أسلوبه وسياقه وتقسيمه منحى التأثير، لامنحى التأليف، يخلط الموعظة الحسنة بالأمر الشرعي، والترغيب والترهيب بالمنع والتحريم، وما فيه مصلحة بني الإنسان ببيان سلطان الله وجبروته، ويخلط ما فيه إقامة العدل والقسطاس المستقيم بالجزاء يوم الدين بالنعيم المقيم أو العذاب الأليم، وإذا كانت الغاية من نسق القرآن هي التأثير في النفس، وجعل أحكامه تنساغ فيها من غير قوة خارجة عنه إلا لمن عاث في الأرض فسادًا \_ اقتضت حكمة الله، وهو العليم الخبير أن يسير في كتابه على نهج يحاكي خواطر النفوس، وخلجات القلوب، لا على نهج التأليف والتجميع الذي يأخذ البشر به أنفسهم فيما يؤلفون. هذا، وما كانت تنزل آيات الأحكام في الموضوع الواحد دفعة واحدة، بل كانت تنزل للمناسبات، وعلى حسب ملابسات الاجتماع، ليست درجهم ربهم إلى أحكامه مما يألفون، وبمقدار ما يطيقون، فينزل من أحكام الموضوع ما يأنسون به، حتى إذا تهذبت بالإيمان النفوس، وأصبحت تألف ما لم

تكن تألف نزل من الأحكام ما صاروا يستأنسون به بعد الاستيحاش. ولعل ذلك كان من أسباب عدم تجمع أحكام الموضوع الواحد في موضع واحد.

ثالثها: أن القرآن الكريم لم يبين الأحكام بالتفصيل، بل ذكرها بالإجماع، وليس ذلك مقصورًا على بيان ما يتعلق بنظام المجتمع، بل فيما يتعلق بالعبادات كذلك، فقد أمر بالزكاة، ولم يفصل أحكامها، وأمر بالصلاة ولم يبين أركانها. وفي معاملات الناس، وتنظيم اجتماعهم يتصدى للقضايا الكلية لا يفصل الفروع الجرزئية، فهو ينهى الناس عن أكل الأموال بالباطل من غير أن يبين أنواعه، ويحصى فروعه، ويجعل الرضا سببًا عامًا في انتقال الأموال والحقوق من غير أن يعين ما يدخل في عمومه، ويأمر بالوفاء بالعقود والقيام بالتعهدات من غير أن يبين أنــواعها وأقــسامهــا، ويأمر بالعــدل من غيــر أن يبين ذرائع تحقــيقــه، ويأمر بالشوري في مثل قوله تعالى : ﴿ وأمرهم شوري بينهم ﴾ . [الشوري : آية ٣٨]. من غير أن يبين أساليبها، وطرقها. وهكذا تجد القرآن في تنظيم المجتمع ومعاملات الناس بيَّن القواعد الكلية، ولم يبين التفاصيل الجزئية، وذلك لأن القرآن الكريم يخاطب بأحكامه المؤمنين به في كل زمان ومكان، والناس لايكادون يختلفون في القواعد الكلية التي يقوم عليها بنيان الاجتماع، والتعامل بين الناس، فالبيئات الاجتماعية والفكرية والطبيعية مهما تتخالف وتتباين بحسب الأماكن والأزمان، والأجناس، فلن يصل خلافها إلى القضايا الكلية، بل لايعدو الفروع والجزئيات. من أجل هذا تصدى القرآن لبيان الكليات فقط، فكان صالحًا لكل زمان ولكل مكان، وإن الكليات تشتق من الفطرة الإنسانية، وتستقى من ينبوعها، وفطرة الإنسان لاتؤثر فيها البيئات، فجاء القرآن كاشفًا عن تلك الفطرة مبينًا لقضاياها، فكان الإسلام بحق دين الفطرة : ﴿فطرة الله التي فطر الناس عليها لاتبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لايعلمون ﴿ . [الروم : آية . ٣]. ولأن القرآن الكريم لم يقصد في بيان الأحكام إلا للكليات، ولم يخض في التفصيلات كانت آيات الأحكام مع قلتها، شاملة جامعة ترجع إليها كل أحكام الشريعة وتفاصيلها، ولذلك عد القرآن الكريم الحجة الكبرى والمرجع الأول، بل عده بعض الفقهاء المصدر الوحيد لهذه الـشريعة الغراء، وغيره من المصادر تفصيل

لحكمه، أو توضيح له، أو تخريج على أصوله، أو استنباط لما فيه من حكم ومعان متشابهة، فيجب الاستمساك به، والرجوع إليه أولا. ولقد قال رسول الله على الله الله الله على الله على الله على الله عصمة لمن تمسك به، ونجاة لمن تبعه، لا يعوج فيقوم، ولا يزيغ في ستعتب، ولا تنقضى عجائبه، ولا يخلق على كثرة الرد».

• السنة النبوية: وهى المصدر الثانى للشريعة الغراء، وقد كانت هى الفطب الذى اعتمد المسلمون عليه فى شرائعهم فى حياة النبى النبي الكتاب المسلمون الأولون فى عهده يرجعون فيما يشكل عليهم من أمورهم إلى الكتاب رأساً، بل كان النبى يبينه لهم، ويوضح ما يخفى عليهم من أحكامه، فالنبى كان المرجع فى كل شىء، فى بيان القرآن، وفى الفتيا فيما لم ينزل فيه قرآن، وفى الأقضية بينهم، وكل ذلك بوحى يوحى أو باجتهاده الذى يقره الله عليه، وبهذا الإقرار وعدم التنبيه على الخطأ يرتفع إلى منزلة الموحى به ما دام فى أمر يتصل بالشرع الشريف وحكم من أحكامه.

وكلمة السنة تطلق على أقوال النبي على وأفعاله، وتقريراته. وسنة رسول الله على يجب الأخذ بها والسير على منهاجها لأنها الحجة الثانية لهذا الدين، وبهذا أمر القرآن الكريم، فلقد قال الله تعالى: ﴿من يطع الرسول فقد أطاع الله﴾. [النساء: آية ٨]. وقال: ﴿فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم الله﴾. [النساء: آية ١٨]. وقال: ﴿فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا﴾. [الخسر: آية ٧]. وقال عز من قائل: ﴿وأطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا﴾. [النساء: آية ٥٩]. وقال : ﴿فلا وربك لايومنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لايجدوا في أنفسهم حرجًا مما قضيت ويسلموا تسليمًا﴾. [النساء: آية ٢٥]. ولقد تنبأ على أنفسهم حرجًا عما قضيت ويسلموا تسليمًا﴾. [النساء: آية ٢٥]. ولقد «يوشك رجل منكم متكنًا على أريكته يحدث بحديث عنى، فيقول: بيننا وبينكم حرمناه، ألا وإن ما حرم رسول الله (عليه) مثل الذي حرم الله».



7 ـ كل هذا يدل على أن السنة النبوية حجة في هذه الشريعة، وكان عليها الاعتماد مع الـقرآن في عصر النبي عليه الصلاة والسلام، بل كانوا لايعولون في بيان القرآن إلا على ما يسمعونه منه عليه كما أشرنا. ولكن هل كل ما ورد عن النبي عليه الصلاة والسلام وكل ما كان منه يراه المسلمون حجة يجب الاستمساك بها، ودينا يجب اعتناقه، وهدى يجب السير على نوره؟، لأجل الإجابة عن هذا السؤال يحب التفرقة بين ما يفعله على أنه تبليغ لرسالة ربه، وتبيين لأحكام شرعه، وبين ما يفعله على أنه تبليغ لرسالة ربه، وتبيين لأحكام شرعه، وبين ما يفعله على أنه بشر، وما يرتئيه على أنه شأن من شئون الحياة يتقارب علمه فيه مع علم الناس، فأما الأول فهو الحجة الشرعية، والمصدر الثاني للشرع الإسلامي سواء أكان مستنداً إلى الوحي أم إلى اجتهاد النبي الجنهاد النبي المتهاد النبي عليه بمنزلة الوحي؛ إذ قد عصمه أن يتقرر رأيه على الخطأ، واجتهاد النبي مقصوراً على الاستنباط من النصوص، بل أكثر ما يكون مما علّمه ربه من مقاصد الشرع وقانونه، فيبيّن بالاجتهاد تلك المقاصد المتلقاة بالوحي (1).

وأما الثانى وهو ما يكون من النبى من أقوال وأفعال لاتتصل بالرسالة وتبليغ الشرع فليس رأيه فيه، عليه الصلاة والسلام، حجة فى الشرع ولا مصدراً من مصادره (٢)؛ لأن ما يكون حجة هو ما يفعله الرسول بوصف كونه رسولا، أما فيما عدا ذلك فقد وردت الآثار عنه عليه الصلاة والسلام بأن كلامه يقبل فيه الخطأ كما يقبله كلام سائر الناس. ولقد روى عليه الصلاة والسلام أنه قال: "إنما أنا بشر، إذا أمرتكم بشيء من دينكم فخذوا به، وإذا أمرتكم بشيء من رأى فإنما أنا بشر» ولقد أراد النبى عليه أن ينزل منزلا للحرب، فقيل له: إن كان بوحى فسمعاً وطاعة، وإن كان باجتهاد ورأى فليس منزل مكيدة، فقال: بل باجتهاد ورأى، فرحل.

ومن القسم الثاني تحقيق النبي عَلَيْكُ بين الخصوم، وقضاؤه بينهم بمقتضى ذلك التحقيق، ولكن يجب التنبيه إلى نقطة جوهرية في هذا المقام قد غفل عنها بعض

<sup>(</sup>١) راجع حجة الله البالغة، الجزء الأول ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) وقد يقتدى به المؤمن تيمنّاومحبة وإجلالا، وإحياء لمآثره عليه الصلاة والسلام، فيكون ذلك دليلا على عظيم المحبة.

من تكلم فيه. وهي أن القضاء من الرسول والشير يشمل ناحيتين، ناحية شرعية هو فيها ناطق بالشرع، والناحية الثانية تعيين موقف الخصوم وتحقيق الحوادث التي يبني عليها الحكم الجزئي، من حيث معرفة أيهما المعتدى وأيهما المعتدى عليه، وهو في هذا يفكر ويرى على أنه بشر، لأن الوحي لاينزل إلا فيما هو عام للناس ولو كان سببه خاصًا، فلا ينزل لحوادث جزئية لايترتب عليها أمر عام؛ ولذلك جاء الأثر مبينًا أن عمل النبي في القضاء يقبل الخطأ من ناحية تحرى مواقف الخصوم، وقوة احتجاجهم، لا من ناحية الأصل الشرعي الذي قيام عليه الحكم، أو دل الحكم عليه، ولذا يقول عليه الصلاة والسلام: "إنكم تختصمون إلى، ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض، فأقضى له على نحو ما أسمع. فمن قضيت له بحق يكون ألحن بحجته من بعض، فأقضى له قطعة من نار». فقبول الخطأ إنما يرد على أخيه، فلا يأخذ منه شيئًا، فإنما أقضى له قطعة من نار». فقبول الخطأ إنما يرد على ما يتصل بصدق الخصوم أو كذبهم والبرهان عليه من حيث إنتاجه. أما ما يدل عليه القضاء من أحكام شرعية فقضاء الرسول فيه حجة لاريب فيه (١).

V - ويجب أن ننبه هنا إلى أن بعض الفقهاء يصرح بأن السنة راجعة فى معناها إلى الكتاب، وأنها مبينة له، وحامل مصباح هذا الرأى هو الشاطبى فى موافقاته، فهو يقول: السنة راجعة فى معناها إلى الكتاب؛ فهى تفصيل مجمله، وبيان مشكله، وبسط مختصره، وذلك لأنها بيان له، وهو الذى دل عليه قوله تعالى: ﴿وَانْزِلْنَا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم﴾. [النحل: آية ٤٤]. فلا

<sup>(</sup>١) وهنا يرد على الخاطر سوؤال: كيف يجوز أن يخطئ النبى على والوحى ينزل عليه. أف ما كان الأولى أن ينبه إلى الصواب قبل أن يقع في الخطأ، بدل أن يقع فيه ثم ينبه إليه كما في مسألة أسرى بدر، قبل الفلاء، ثم نب إلى أنه الخطأ، والصواب القبل مادام لم يشخن في الأرض، ولم تكن الكلمة له في إنهاء الحرب، والجواب عن ذلك أن ذلك ممكن، ولكن الخيرة فيما كان، وذلك لأن اجتهاد النبي على ووقوع الخطأ منه في هذا الاجتهاد أحيانًا فيه تربية للأمة من ناحيتين : الناحية الأولى إعطاؤهم مثلا صالحًا للاجتهاد وفي ذلك تعليم، فما كان من المعقول أن ينص على أحكام كل ما وقع، وما سيقع، فلابد أن يمرنوا على أن يعرفوا أحكام ما يعرض من شئون، وذلك بالاجتهاد، فكان قدوتهم فيه. الناحية الثانية أن يعلم الناس أن الاعتماد على الفكر قد يقع معه الخطأ، لكيلا يذهب بهم فرط حبهم لأرائهم إلى الاعتزاز بها، ورفض كل شيء غيرها، وامتلاء رءوسهم بتقديرها، فيفرضوها على الناس فرضا. فالنبي بخطئه كان مثالا حيا لهؤلاء دالا على دخول الخطأ في تفكير الإنسان، فهذا أكمل البشر ومن يكلمه الله يخطئ إن اعتمد على عقله، فأين منه هذا الإنسان، إن هذا يمنع الاغترار من قلب المؤمن برأيه مهما يكن علمه.

تجد في السنة أمراً، إلا والقرآن قد دل على معناه دلالة إجمالية أو تفصيلية. وأيضاً فكل ما دل على أن القرآن هو كلية الشريعة، وينبوع لها فهو دليل على ذلك. ولأن الله قال : ﴿وإنك لعلى خلق عظيم﴾. [القلم : آية ٤]. وفسرت عائشة ذلك بأن خلقه القرآن، واقتصرت في خلقه على ذلك، فدل على أن قوله وفعله وإقراره راجع إلى القرآن، لأن الخلق محصور في هذه الأشياء، ولأن الله جعل القرآن تبيانًا لكل شيء، فيلزم من ذلك أن تكون السنة حاصلة فيه في الجملة؛ لأن الأمر والنهي أول ما في الكتاب. ومثله قوله تعالى : ﴿ما فرطنا في الكتاب من الأمر والنهي أول ما في الكتاب. ومثله قوله تعالى : ﴿ما فرطنا في الكتاب من شيء﴾ [الأنعام : آية ٢٨]. وقوله : ﴿اليوم أكملت لكم دينكم﴾ [المائدة : آية معنى كونها راجعة إليه، وأيضًا فالاستقراء دل على ذلك. وهذا نظر دقيق عميق محكم، ولكن يجب ألا يفهم منه أنها لاتقبل إلا بعد عرضها على الكتاب لمعرفة محجيتها وكونها مصدرًا للشرع الإسلامي قائمًا بذاته ليس موضع ريب أو جدال إلا حجيتها وكونها مصدرًا للشرع الإسلامي قائمًا بذاته ليس موضع ريب أو جدال إلا من قوم انقرضوا كما سنبين ذلك، إنما موضع النظر هو اشتمال القرآن في قضاياه من قوم انقرضوا كما سنبين ذلك، إنما موضع النظر هو اشتمال القرآن في قضاياه من قوم انقرضوا كما سنبين ذلك، إنما موضع النظر هو اشتمال القرآن في قضاياه الكلية عليها فذلك هو الذي يتكلم فيه الشاطبي، وله فيه وجهة هو موليها.

\* \* \*

# الفقه في عصر الصحابة من ١١ إلى ٤٠ هجرية

9 ـ بعد وفاة النبي ﷺ انساب المسلمون في ملك كسرى وقيصر فاتحين، لأن الملوك وقفوا مناجزين الإسلام مانعيه من أن ينشر بين رعاياهم، مغلقين الأبواب دون المسلمين، مقيمين الحصون المانعة دون وصول دعايتهم إلى الرعية، فكان لابد لنشر الدعوة الإسلامية (وإنها لفرض لازم الأداء على الأمة) من أن تهدم الأسـوار المانعة، والأستار الحـاجبة، فكانت الحرب، وكـان الفتح ومن وراء الفتح الاندماج، إما بعقد الذمة يعقدونه بينهم وبين المسلمين على أن يكون لهم ما لهم، وعليهم ما عليهم، وإما باعتناق الإسلام إن عمرت قلوبهم بالإيمان بما اشتمل عليه، وطابت نفوسهم باعتناقه طائعين لاكارهين، ومختارين لامضطرين، فلا إكراه في هذا الدين؛ لذلك صار تحت حكم المسلمين أمم كانت ذات حضارات يمتد عرقها إلى أعرق العُصر، فكان تحت حكم المسلمين مصر وفارس وسوريا، ثم شمال إفريقيا. وماجت المدن الإسلامية الكبرى بأمشاج من الأمم، ومرج فيها عناصر مختلفة الأقوام والأجناس. فكان لابد إذن من أن يجدَّ في شئون الاجتماع أحداث لم تكن في عهد الرسول عَلَيْكُم، ولابد أن تتشعب مناحي السياسة، ومختلف ضروبها، ويحتاج المسلمون إلى نظم وأحكام لم يكن في عهد الرسول ما يضطر إليها، ويدفعهم إلى التفكير فيما يصلح لها، وكان من الناس من الأفعال ما اقتضى أن يحدث لهم من الأقضية ما يوائم أحوالهم ويقيم العدالة بينهم.

لهذا كان لابد من اجتهاد الصحابة إذ لم يكن بينهم من يغنيهم عن الاجتهاد. وهو الرسول عليه الصلاة السلام، اجتهدوا في تعرف تلك الأمور المعقدة التي تعرض لهم. وحكم الله فيها، فلجئوا إلى كتاب الله يعرضون عليه



قضاياهم، فإن وجدوا فيه حكماً صريحاً نطقوا به، وإن لم يجدوا في الكتاب الحكم واضحاً بينًا اتجهوا إلى المأثور عن رسول الله على واستثاروا ذاكرات أصحابه ليعلنوا حكم النبي على في أمثال قضاياهم. فإن لم يكن من بينهم من يحفظ حديثًا اجتهدوا آراءهم، وحكموا أفهامهم، واتجهوا إلى ما يرونه العدل في القضية، ومثلهم في ذلك مثل القاضي المقيد بنصوص قانون، إذا لم يجد في النص ما يحكم به في قضية بين يديه طبق ما يراه عدلا، وإنصافاً.

• 1 \_ وقد كان الصحابة يتواصون فيما بينهم في الفتيا والقضاء وأحكام المسائل الاجتماعية والسياسية بالرجوع إلى كتاب الله تعالى، فإن لم يجدوا رجعوا إلى سنة رسول الله ﷺ، فإن لم يعثروا على حديث محفوظ أو فعل مأثور أو تقرير لفعل فعله غير النبي فأقره عليه رجعوا إلى الرأى. فقد جاء في كتاب عمر رضى الله عنه إلى أبي موسى الأشعرى في القضاء «الفهم الفهم فيما تلجلج في صدرك مما ليس في كتاب ولاسنة، اعرف الأشباه والأمثال، وقس الأمور عند ذلك» وقد عرف ابن القيم الرأى على حد ما كان يفهمه الصحابة فقال: «خصوه على راه القلب بعد فكر وتأمل وطلب لمعرفة وجه الصواب مما تتعارض فيه الأمارات» (١).

ولقد يفهم من كتب أصول الفقه أن جمهور الفقهاء فهم من (الرأى) الذى كان يعول عليه الصحابة أنه القياس الاصطلاحي، وهو إلحاق أمر غر منصوص على حكمه بأمر منصوص على حكمه لعلة جامعة بينهما كانت هي الباعث على الحكم المنصوص عليه، كقياس كل مسكر غير الخمر عليها، لأن علة الحكم وهي الإسكار ثابتة في الخمر وغيرها من المسكرات التي كانت معروفة في القديم، والتي عرفت في الحديث. ولكن تعريف ابن القيم للرأى الذي كان الصحابة يأخذون به أشمل من هذا القياس الاصطلاحي. والمتتبع لأقضيتهم وفتاويهم يرجح لديه كلام ابن القيم.

<sup>(</sup>۱) راجع «أعلام الموقعين» الجزء الأول، ص ٥٥. والرأى بهذا المعنى يشمل القياس الفقهى ويشمل الاستحسان ويشمل المصالح المرسلة، وبعبارة أعم: يشمل كل ما يفتى به الفقيه غير معتمد على كتاب أو سنة أو إجماع متبع.

١١ - ويجب أن نقول أنهم في أخذهم بالرأى لم يكونوا سواء فمنهم من تحفظ، ولم يفت برأيه، لأنه يخشى الكذب على الله، وأن يحل ويحرم من غير علم والسلطان مبين من الشرع، وبعضهم أخذ بالرأى تحرجًا من التحديث خشية أن يكون حديثه مالم يقله الرسول ﷺ. فقد كان كثيرون منهم يمتنعون عن النقل عن رسول الله؛ لهذا يروى أن عمران بن حصين كان يقول : «والله إن كنت لأرى أنى لو شئت لحدثت عن رسول الله ﷺ يومين منتابعين، ولكن أبطأني عن ذلك أن رجالًا من أصحاب رسول الله عَلَيْتُ سمعوا كما سمعت، وشهدوا كما شهدت ويتحدثون أحاديث، ما هي كما يقولون، وأخاف أن يشبه لي كما شبه لهم». وقال أبو عمرو الشيباني : «كنت أجلس إلى ابن مسعود حولا لايقول قال رسول الله ﷺ، فإذا قال قال رسول الله ﷺ استقلته رعدة، وقال هكذا، أو نحو ذا، أو قريب من ذا». والحق أن الصحابة كانوا بين حرجين كلاهما فيه ضيق شديد في نظرهم لأنهم يخشون التهجم على هذا الدين : الحرج الأول أن يكثروا من التحديث عن رسول الله ﷺ لكي يعرفوا أحكام أكثر الأحداث، وفي ذلك خشية الكذب عليه. والثاني أن يفتوا بآرائهم فيما لم يشتهر فيه أثر عن النبي عَلَيْكُم، وفي ذلك تهجم على التحليل والتحريم بآرائهم. فمنهم من اختار التحديث عن الرسول والوقوف عند الأثر ومنهم من اخـتار الرأى فيما لم يشتـهر عن الرسول. فاختار هؤلاء أن يفتوا بآرائهم، وخطؤها عليهم ومنسوب لهم من أن يتحدثوا عن رسول الله، وقد يدفعهم التحديث إلى أن يشبه عليهم فيقولوا ما لم يقل. ولقد قال عبــد الله بن مسعود، وهو من شــيوخ الرأى بعد أن أفتى في مــسألة : «أقول هذا برأيي، فإن يكن صوابًا فمن الله، وإن يكن خطأ فمنى ومن الشيطان، والله ورسوله منه برىء ". وقد أفتى عـمر في مسألة فكتب كاتبه عقب الفـتيا: هذا ما رأى الله ورأى عمر. فقال عمر: بئسما قلت، هذا رأى عمر، فإن يك صوابًا فمن الله، وإن يك خطأ فمن عمر (١).

<sup>(</sup>۱) من هذا السياق يتبين أن الصحابة رضوان الله تعالى عليهم سلكوا مسلكين : مسلك الأثر، ومسلك الرأى، ومسلك الرأى، ومنهم من غلب عليه الأول. وكثيرون منهم غلب عليهم الرأى. وما كانوا كذلك إلا لينزهوا أنفسهم عن الكذب على الرسول. ولقد فهم بعض كبار رجال القانون أن الأثريين من الصحابة والتابعين محافظون من أهل التمسك بالتقاليد، وإن أهل الرأى مجددون غير متمسكين بالتقاليد، وذلك قول بعيد عن التحقيق، =

وإن دل قول عمر وعبد الله بن مسعود، وما يشبهه من الأقوال (وإنه لكثير) على شيء، فهو يدل على أن هؤلاء العلية من الصحابة لايرون أن تكون آراؤهم سننًا متبعة، ولايريدون أن يجعلوها دينًا يعتنق. بل لقد صرح بذلك عمر رضى الله عنه، وهو من أجرأ الصحابة على الرأى، فقد قال رضى الله عنه " «يا أيها الناس، إن الرأى كان من رسول الله عنه " «السنة ما سنه الله كان يريه، وإنما هو منا الظن والتكلف» ويقول رضى الله عنه : «السنة ما سنه الله ورسوله، لاتجعلوا خطأ الرأى سنة للأمة».

۱۲ من كل ما تقدم يتبين أن المصادر للفقه الإسلامى فى عهد الصحابة كانت ثلاثة: أولها الكتاب وهو عمدة الاستدلال فى هذه الشريعة الغراء. ثانيها السنة، ولم تكن قد دونت، بل كان الاعتماد فيها على ما وعته الرجال وحفظته صدورهم، وكانوا يتحرون السنة عند نقلها، فكان أبو بكر وعمر لايقبلان حديثًا إلا إذا شهد به اثنان، فلايكتفى براويه، بل لابد من آخر يشهد معه بالسماع. وثالثها الرأى ويدخل فيه القياس الفقهى الذى أشرنا إليه آنفًا.

ثم إن اجتهادهم وفتاويهم كانت أحيانًا أحادية يسأل أحدهم عن حكم حادثة جزئية، فيفتى صاحبها، وأحيانا تكون في اجتماع، وذلك أكثر ما يكون فيما يعرض للخلفاء من شئون. فإن الخلفاء الراشدين رضوان الله تعالى عليهم كانوا كلما جد في أمور الدولة أمر ذو بال جمعوا الصحابة واستشاروهم فيه، فيتبادلون الرأى. ثم ينتهون إلى أمر تقره جماعتهم، ولقد كان لعمر نوعان من الشورى، الشورى الخاصة، والشورى العامة، وشوراه الخاصة كانت تختص بعلية الصحابة، المهاجرين الأولين، والأنصار السابقين، وهؤلاء يستشيرهم في صغرى أمور الدولة وكبراها. وأما الشورى العامة فتكون لأهل المدينة أجمعين، وفي الأمر الخطير من

<sup>=</sup> لأن كلا الفريقين متمسك بالدين والتقاليد الإسلامية، بيد أن قومًا منهم توقفوا عن أن يفتوا بغير ما ورد به نص من الشارع تنزيها لأنفسهم عن أن ينسبوا إلى الشارع ما هو من رأيهم، وهم أهل الحديث، وآخرون رأوا أن يجتهدوا آراءهم تنزيها لأنفسهم عن أن يحدثوا عن الرسول بغير ما قال، كما رأيت من عبد الله بن مسعود وعمران بن حصين، فاجتهدوا آراءهم، وهي إن كانت خطأ منسوبة إليهم، فأين هذا من التجديد والمحافظة.

أمور الدولة، يجمعهم في المسجد، وإذا ضاق بهم جمعهم خارج المدينة، وعرض الأمر الخطير ورأيه فيه (١). ومن ذلك استشارتهم في أرض سواد العراق، فقد كان من رأى الغزاة قسمتها بينهم، ومن رأى عمر عدم قسمتها وأن تترك في أيدى أهلها، فجمع الصحابة، وتناقشوا في ذلك، وتكرر اجتماعهم يومين أو ثلاثة (٢) وانتهى الرأى إلى موافقة عمر.

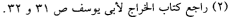
والرأى الذى يكون فى اجتماع ويوافق عليه المجتمعون يكون بلاريب أقوى من الرأى الآحادى؛ لأن ذلك يكون بعد تمحيص وتحقيق من المجتمعين وهذا لا يكون إلا بتحقيق صاحبه وحده، ولذلك كان الرأى الجماعى هو الذى تسير عليه شئون الدولة. ولقد جاء الذين خلفوا الصحابة والتابعين من المجتهدين وسموا ذلك الرأى الجماعى إجماعًا، واعتبروه مصدرًا رابعًا من مصادر الفقه الإسلامى. لذلك نقول على طريقة هؤلاء الفقهاء أن المصادر الفقهية بعد ذلك كانت أربعة: الكتاب، والسنة، والرأى أو القياس، والإجماع.

۱۳ ـ وإذا كان الصحابة يجتهدون فلابد أن يختلفوا، ولكنهم ينتهون إلى الإجماع إذا كان اجتهادهم جماعيًا، وقد يستمر الاختلاف، ويؤثر عنهم إذا كان الاجتهاد آحاديًا. وكانت تلك الاختلافات منشؤها واحد مما يأتى :

(۱) اختلافهم فى فهم القرآن الكريم: (أ) إما لاحتمال اللفظ أكثر من معنيسين، كاختلافهم فى المراد من القرء فى قول تعالى: ﴿والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء﴾ [البقرة: آية ٢٢٨]. فقد فهم ابن مسعود وعمر رضى الله عنهما أن الفرء الحيضة، وفهم زيد بن ثابت أنه الطهر.

(ب) وإما لتعارض ظواهر النصوص، كاختلافهم في عدة الوفاة للحامل، فقد قال على رضى الله عنه تعتد بأبعد الأجلين عملا بآية البقرة : ﴿والذين

<sup>(</sup>۱) وكان سكان المدينة في هـذا يشبهون سكان أثـينا، إذ كان كل شخص له رأى في شـئون الدولة، وإن لما فعله عمر أصلا عظيمًا في الإسلام فـقد أمر القرآن بالشورى. وجاء في حديث على رضى الله عنه عن النبي على قطة قال : «قلت يا رسـول الله الأمر ينزل بنا لم ينزل فيـه قرآن، ولم تمض فيـه منك سنة. قال : اجمـعوا العالمين، أو قال العابدين من المؤمنين، فاجعلوه شورى بينكم، ولاتقضوا فيه برأى واحد».





يتوفون منكم ويذرون ازواجًا يتربصن بانفسهن اربعة أشهر وعشرًا [البقرة : آية ٢٣٤]. وآية الطلاق : ﴿وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن ﴾ [الطلاق : آية ٤]. وقال عمر وابن مسعود تعتد بوضع الحمل عملا بآية الطلاق، لأنها متأخرة في النزول عن آية البقرة.

(٢) اختلافهم بسبب رواية بعضهم لحديث لم يعرفه الآخرون، وإن ذلك له من الشواهد الشيء الكثير.

(٣) اختلافهم بسبب الرأى فإنه باب واسع، ولكل إنسان نظره، واتجاه فكره، وقد يرى ما لايرى الآخر، ويظهر أن كثرة الخلاف كان ذلك منشأها. وقد رويت مسائل كثيرة كانت تختلف فيها أنظارهم، ومن ذلك اختلافهم فى توزيع التركة عند اجتماع الجد مع الإخوة، فقد كان رأى أبى بكر أن الجد أولى بالتعصيب من الأخ. وأما عمر فقد توقف حتى سأل الصحابة، فأفتى زيد بن ثابت بأن يعطى نصيب أخ، حتى يصير ثالث ثلاثة، أى أنه أعطاه نصيب أخ بحيث لا يقل بحيث لا يقل عن الثلث مما يخص العصبة. وأعطاه على نصيب أخ بحيث لا يقل عن السدس (١).

ولقد كان اختلاف الصحابة في الفروع رائده الإخلاص، ولذا لم يكن بينهم تنازع في الفقه ولا تعصب، بل طلب للحقيقة، وبحث عن الصواب من أية ناحية أخذ، ومن أية جهة استبان. وإن ذلك الاختلاف كان فيه شحذ للأذهان، واستخراج للأحكام في القرآن، واستنباط قانون شرعي عام، وإن لم يكن مسطوراً. ويرى الشاطبي في كتاب الاعتصام أن ذلك النوع من الاختلاف رحمة فقد جاء فيه: «روى عن القاسم بن محمد أنه قال: لقد نفع الله باختلاف أصحاب رسول الله على لا يعمل العامل بعلم رجل منهم إلا لأنه رأى أنه في سعة. وعن ضمرة بن رجاء قال: «اجتمع عمر بن عبد العزيز، والقاسم ابن محمد فجعلا يتذاكران الحديث، فجعل عمر يجيء بالشيء يخالف فيه القاسم والقاسم يشق عليه ذلك حتى يتبين فيه، فقال عمر: لا تفعل، فما يسرني

<sup>(</sup>١) راجع أعلام الموقعين الجزء الأول، ص ١٨٤، وكتاب تاريخ الجدل للمؤلف ص ١١٣.

باختلافهم حمر النعم». وروى ابن وهب عن القاسم أيضاً قال : لقد أعجبنى قول عمر بن عبد العزيز : «ما أحب أن أصحاب محمد على لايختلفون؛ لأنه لو كان قولا واحداً لكان الناس فى ضيق، وأنهم أئمة يقتدى بهم، فلو أخذ رجل بقول أحدهم لكان سنة» ومعنى هذا أنهم فتحوا للناس باب الاجتهاد، وجواز الاختلاف فيه لأنهم لو لم يفتحوه لكان المجتهدون فى ضيق . . فوسع الله على الأمة بوجود الخلاف الفروعى فيهم فكان فتح باب للأمة للدخول فى هذه الرحمة» (١).

ونحن لانرى الخلاف فى الفروع إلا ثمرات ناضجة لما بثه القرآن الكريم والسنة النبوية فى نفوس الناس من البحث بعقولهم، وتدبير شئونهم بالشورى ومبادلة الرأى مستضيئين بسنة النبى ﷺ ومستظلين بأحكام القرآن لايعدونها، ولايتجاوزون هدايتها.



<sup>(</sup>١) راجع الاعتصام، للشاطبي الجزء الرابع، ص ١١، وتاريخ الجدل، ص ١١٤.

#### الفقه في عصر التابعين

#### من أول عصر الدولة الأموية إلى قرب آخرها

1 - لم تخرج المصادر الفقهية في عهد تلاميذ الصحابة، وهم التابعون عن مصادرها في عهد الصحابة، ولكن جدت أحداث أثرت في الاستنباط من حيث كثرة التفريع، وكثرة الخلاف، وشكله وقوته، وصحة الاستنباط وإن لم تنقص المصادر أو تزدها.

فلقد انقسم المسلمون فيما بينهم فى آخر عهد الصحابة وكل عصر التابعين، انقسموا إلى أحزاب وشيع، كل حزب بما لديهم فرحون، وكانت ريحهم بينهم شديدة، وبأسهم بينهم عنيفًا، وسهل عليهم أن يتراموا بألفاظ الكفر والفسوق والعصيان، وأن يتراشقوا بنبال الموت، وأن تشتجر السيوف، وأن تطيح فى هذه الفتن رءوس طائفة كبيرة من المسلمين. لقد انقسمت الأمة إلى خوارج وشيعة، وخالفهما جماهير من المسلمين، وكل لايثق بما عند الآخر، ويكفره أو يفسقه. وكل يريد أن يحتج لنحلته، وينسبها للدين، وإن جافته ونافته، وفى كل نحلة فريق دخيل فى الإسلام أو لم يتغلغل نوره فى قلبه، لايهمه أن يقوم عمود الدين فريق دخيل فى الإسلام أو لم يتغلغل نوره فى قلبه، لايهمه أن يقوم عمود الدين بمقدار ما يهمه أن تتصر ملته القديمة، أو يعيش المسلمون فى ظلام هذه الفتن الطخياء، ليطفئوا نور الله.

ولقد صاحب هذا أن قلت الحريجة الدينية، فكثر التحديث عن رسول الله صلوات الله وسلامه عليه، وقل التحرى، ولم يكن ثمة رقيب من حاكم قاهر، أو ضمير زاجر، إلا من عصم الله، فكثر الكذب على رسول الله على واختلط الصادق بالمكذوب، حتى تعسر التمييز. ولقد ذكر النووى بعض أسباب الكذب فقال رحمه الله ناقلا عن القاضى عياض في الكاذبين على الرسول: «هم أنواع منهم من يضع ما لم يقله أصلا إما استخفافًا، كالزنادقة وأشباههم ممن لم يرج للدين وقارًا، وإما حسبة بزعمهم وتدينًا كجهلة المتعبدين الذين وضعوا الأحاديث في الفضائل والرغائب، وإما إغرابًا وسمعة كفسقة المحدثين، وإما تعصبا

واحتجاجًا كدعاة المبتدعة ومتعصبي المذاهب، وإما اتباعًا لهوى أهل الدنيا فيما أرادوه، وطلب العذر لهم فيما أتوه». ولعل هذه الأسباب جميعها كانت متوافرة في هذا العصر. فقد كثر الدخيل في الدين كـثرة اختلط معها الحابل بالنابل، والبر بالفاجر، والأتقياء بالأشقياء، وكانت بدع النحل المختلفة التي تحتج لمذاهبها، ولاتجد حرجًا يمنعها من أن تسند إلى الرسول ما لم يقله، لتصيب الفلج في استدلالها أمام الناس. ومنهم من أكثروا من القصص الكاذب وأسندوه إلى الرسول ترغيبًا وترهيبًا، وإن ذلك كان كثيرًا، ثم الحكم كان استبدادايًا عضوضًا، فلابد أن يكون ممن يدعى العلم من تملق الحكام غير مراع فقها ولا دينًا، ولقد قارن هذا أن دخلت طوائف كثيرة في الإسلام من الأمم التي استولى عليها المسلمون، وسموا موالى. وكان من هؤلاء قوم أخلصوا في دينهم، وأسلموا وجوههم لله سبحانه وتعالى، بل كان منهم من تتلمذوا للصحابة وخالطوهم ونقلوا علومهم ودينهم، بل يقول بعض المؤرخين إن أكثر فقهاء التابعين كانوا منهم. جاء في معجم ياقوت «قال عبد الرحمن بن زيد بن أسلم: لما مات العبادلة عبد الله بن عباس، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن عـمرو بن العاص،صـار الفقه في جـميع البلدان إلى الموالي، فصار فقيه أهل مكة عطاء بن أبي رباح، وفقيه أهل اليمن طاووس، وفقيه أهل اليمامة يحيى بن كثير، وفقيه أهل البصرة الحسن البصري، وفقيه أهل الكوفة النخعي، وفقيه أهل الشام مكحول، وفقيه أهل خراسان عطاء الخراساني، إلا المدينة، فإن الله خصها بقرشي، فكان فقيه أهل المدينة غير مدافع سعيد بن المسيب (١)، ولقد كان تلقى هؤلاء للفقه، وتتلملهم للصحابة، وجلهم ينتمون

<sup>(</sup>۱) راجع فجر الإسلام: للأستاذ أحمد أمين، ولقد جاء في العقد الفريد ما يقارب هذا فقد جاء فيه: (قال ابن أبي ليلي قال لي عيسى بن موسى، وكان ديانًا شديد العصبية: من كان فقيه العراق؟ قلت الحسن بن أبي الحسن. قال ثم من؟ قلت محمد بن سيرين، قال فما هما؟ قلت موليان، قال فمن كان فقيه مكة؟ قلت عطاء بن أبي رباح، ومجاهد، وسعيد بن جبير، وسليمان بن يسار. قال فما هؤلاء؟ قلت موال. قال فمن فقهاء المدينة؟ قلت رياح، ومحمد بن المنكدر، ونافع بن أبي نجيح. قال من هؤلاء؟ قلت موال. فتغير لونه، ثم قال فمن أفقه أهل قباء؟ قلت ربيعة الرأى، وابن أبي الزناد، قال فما كانا؟ قلت من الموالى، فأربد وجهه، ثم قال فمن فقيه اليمن؟ قلت طاووس وابنه، وابن منبه. قال فما هؤلاء؟ قلت من الموالى، فانتفخت أوداجه، وانتصب قاعدًا قال فمن كان فقيه خراسان؟ قلت عطاء بن عبد الله الخراساني، قال فما كان عطاء هذا؟ قلت مولى، فازداد وجهه تربدًا، واسود اسودادًا، حتى خفته ثم قال فمن كان فقيه الشام؟ قلت

إلى أمم ذات حضارات \_ ولابد أن يكون فى رءوسهم صورها وعلم بتاريخها وأنظمتها \_ سببًا فى أن تشعب الاستنباط فى الفقه وكثر التفريع فى، على ما سنشير إليه فى موضعه.

ولقد أضيف إلى العوامل السابقة أن الفقهاء لم يكونوا في بقعة واحدة كما كانوا في عصر الصحابة، فقد كانت المدينة عش الصحابة من أهل الفقه في الدين، وأهل المعرفة واليقين؛ لأن سنة عمر كانت تقضى باحتجازهم داخل ربوع الحجاز لايعدوه كبراؤهم، ولايتجاوز الحرتين عظماء المهاجرين والأنصار، أما في عصر التابعين فقد كان لكل عصر فقهاؤه على نحو ما علمت مما نقلناه لك، وإن تفرق الفقهاء في الأمصار مدعاة لاختلافهم وتشعب أنظارهم؛ إذ كل يفتى بما يرى من غير أن يلاقي أخاه، ويناقشه الرأى، ويساجله الفكر. وكل مأخوذ بعرف إقليمه، والمسائل التي ابتلى بها أهل ذلك الإقليم، لذلك كان ثمة ألوان مختلفة من الفكر الفقهي، وكل يتحرى فيما يفتى به الالتماس من الدين والقرب منه، وصلاح الناس، وما هو أشد مواءمة لحالهم، واتفاقًا مع بيئاتهم.

• 1 - ولقد نجم عن الجرأة على التحديث وكثرة الكذب على رسول الله أن فكر عمر بن عبد العزيز في تدوين السنة، وأشار بتدوينها، ودراستها وتحرى الصادق من المكذوب على رسول الله ﷺ، كما نجم عن كثرة الكذب هذه الكثرة أن اشتد كثيرون من الفقهاء في الأخذ بالرأى، وساعد على ذلك أن كثر الفقهاء من الموالى، كما كثرت المنازع العقلية، ابتدأت الفرق تفكر في العقائد تفكيرًا فلسفيًا، ثم صارت مواطن الاجتهاد هي الأماكن التي كانت مهدًا لحضارات ومدنيات وعلوم، وفيها أثارتها والاجتهاد بالرأى والقياس هو الذي يتفق مع هذه النظريات العلمية.

وكما كان فقهاء يكثر من الاجتهاد بآرائهم إلى درجة الإفراط، وجد فقهاء يتعصبون للسنة ويشتدون في اتهام القياسيين أو الرأييين بالتحليل والتحريم من غير

<sup>=</sup> مكحول، قال فما كان مكحول هذا ؟ قلت مولى، فتنفس الصعداء، ثم قال فمن كان فقيه الكوفة ؟ فوالله لولا خوف لقلت الحكم بن عتبة وعمار بن أبى سليمان، ولكن رأيت فيه الشر، فقلت إبراهيم النخعى والشعبى، قال فما كانا ؟ قلت عربيان، فقال : الله أكبر. وسكن جأشه» راجع تاريخ الجدل، ص ٣٥٦.

هدى ولاسلطان مبين، وكان الخلاف بين أهل الحديث وأهل الرأى لايدور على الاستدلال بالسنة ذاتها، ولكن على الاعتماد على الرأى عندما لاتصح السنة في نظر المجتهد. فأهل الحديث يتوقفون، ولايفتون آخذين بظاهر قوله تعالى : فولاتقف ما ليس لك به علم [الإسراء: آية ٣٦]. وأهل الرأى يجتهدون لأن الصحابة سلكوا هذا المسلك، وأقر النبي على معاذًا عليه، ولأن الشريعة معقولة المعنى ومبنية على أصول محكمة فهمت من الكتاب أو السنة، وهم لايكتفون بالاجتهاد بآرائهم فيما لانص فيه من كتاب أو سنة، بل قد يحكمون بضعف بعض ما ينسب إلى النبي على بضعف في سنده، أو شذوذ في متنه، فيظن خصومهم أنهم يرفضون الحديث مع صحته، والحق أنه لم يصح عندهم. وكان أكثر أهل الحديث يقيمون بالحجاز، وأكثر أهل الرأى بالعراق، وإنما كان أكثر العراقيين أهل رأى؛ لأن عبد الله بن مسعود كان شيخهم ويقيم به، وهو ممن يتحرجون في التحديث عن الرسول، ولايتحرج في الاجتهاد برأيه، وهو منسوب إليه إن كان خطأ، وبتوفيق الله إن كان صوابًا، ولأن أكثر رواة الحديث كانوا بالحجاز، ولأن خطأ، وبتوفيق الله إن كان صوابًا، ولأن أكثر رواة الحديث كانوا بالحجاز، ولأن بالعراق فلسفة وعلومًا، وكانت به مدارس قديمة لليونانية والعلوم الفارسية، وأن من يتأثرون بهذه التعاليم يلائمهم الاجتهاد بالرأى ويفشو فيهم.

وقد امتاز المحدثون بأنهم لايفتون إلا فيا يقع من الأمور، وفيما فيه نص. أما أهل الرأى فلا يفتون في استنباط أحكام لما يقع، بل يضعون ضوابط كلية، ويفرعون عليها فروعًا جزئية فما يقع منها يعطونه حكمه، وما لايقع يفرضونه ويعطونه من الأحكام ما يتفق مع ضوابطهم وقواعدهم، وقد شاع فيهم عند مناقشتهم أن يقولوا في فروضهم : أرأيت لو كان كذا حتى سماهم خصومهم «الأرأيتين». وقد قال الشعبي، وهو من أهل الحديث ينصح متفقهًا : «احفظ عنى ثلاثًا : إذا سألت عن مسألة، فأجبت فيها، فلاتتبع مسألتك (أرأيت) فإن الله قال في كتابه : ﴿أرأيت من اتخذ إلهه هواه﴾ [الفرقان : آية ٤٣]. والثانية إذا سئلت عن مسألة فلا تقس شيئًا بشيء، فربما حرمت حلالا، أو حللت حرامًا. والثالثة عن مسألة فلا تقس شيئًا بشيء، فربما حرمت حلالا، أو حللت حرامًا. والثالثة إذا سئلت عما لاتعلم، فيقل لا أعلم (١)» ولقد قال الشعبي أيضًا : «والله لقد

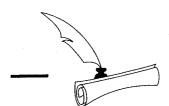
<sup>(</sup>١) راجع الموافقات للشاطبي، وتاريخ الجدل، ص ٢٥٤.

بغض هؤلاء القوم إلى المسجد، فهو أبغض إلى من كناسة دارى، قيل: ومن هم يا أبا عامر؟ قال: الأرأيتيون».

هذا ويلاحظ أن الفقه لم يدون لا في عصر الصحابة ولا في عصر التابعين، بل إن السنة لم يبتدئ تدوينها إلا في آخر عصر التابعين.

\* \* \*

# الفقه فى عصر الأئمة من أول القرن الثانى إلى منتصف الرابع الهجرى



17 - امتازت تلك الحقية من الزمان (۱) بقيام الحضارة الإسلامية ، واستغلاظ سوقها ونموها واتساع نطاقها ، وسعة عمرانها ، (۲) كسما امتازت بكثرة العلوم العقلية والنقلية ، وتدوين العلوم العربية الخالصة ووضع ضوابط لها ، فالنحو قد دون ، وعلم الكلام قد اتسع أفقه ، وترجمت كتب اليونان ودرست فلسفتهم ، واستبحر المسلمون في الدراسات الفلسفية عامة ، (۳) ولقد كان بجوار ذلك أن تم تدوين السنة واتسعت دراستها ، وتحرى صادق إسنادها من مردوده ، والعناية بمعرفة صحيحها من ضعيف النسبة إليه عليه الصلاة والسلام ، ولقد وضعت قوانين وأسس لروايتها ، حتى يتميز المقبول من المكذوب .

ولقد اتسع بسبب كل هذا الأفق الفقهى من ناحيتين: أولاهما أن الاستنباط لم يكن مقصوراً على تعرف أحكام الجزئيات، بل كان فيها وفى الضوابط التى يدخل فى عمومها جزئيات الأحكام الشرعية، وكانت المناقشات بين الفقهاء تقوم على تلك الأسس، كما تقوم فى الفروع. وثانيتهما أنهم أخذوا يضعون أصولا لصناعة الاستنباط، وكيف تفهم الأحكام من كتاب الله، والسنة، فوضعوا قوانين للألفاظ ودلالتها غير ذلك. ولقد توج هذا العصر بوجود رجال امتازوا باجتهاد فى كل أبواب الفقه واستنبطوا أحكامًا لكل باب من أبوابه، وتدارسوا ذلك مع تلاميذهم، فتكونت بذلك مذاهب لهم، كان لها ذلك المدى البعيد فى أفق الحضارة الإنسانية إلى يومنا هذا.

۱۷ - والآن نشير إلى أكبر المسائل التي أخذت عنايتهم، وكانت مجال نظرهم، ولانحاول أن نحصى كل عناصر استنباطهم، وبحثهم وخلافهم؛ لأن



ذلك لاتسع له الأسفار الضخام، ولانستطيع أن نشير إلى جزئيات. ولكنا ننظر إلى ما جد من بحث حول المصادر الأربعة التي نوهنا عنها فيما مضى وهي الكتاب والسنة، والرأى أو القياس، والإجماع، فننظر فيما جد من خلاف حولها. وما مدى قوة الاحتجاج بها.

(أ) أما الكتاب فلم يختلف أحد في حجيته وكونه المصدر الأول للشريعة، لأن من ناقش في ذلك وأنكره فقد خرج عن نطاق الإسلام. ولكن كان الجدل حول دلالات الألفاظ، وبعض مسائل أصولية كوقوع النسخ فيه وعدم وقوعه، وكتخصيص عمومه، وكالمحكم والمتشابه فيه، وغير ذلك من المسائل التي لاتمس أصل الاحتجاج به والاستنباط منه، ولكن تتصل بطريق الاستنباط ومداه وعلاقته بالسنة.

(ب) أما السنة فقد كانت كثرة الكذب على رسول الله على العصر السابق مع طول العهد سببًا في صعوبة معرفة الصادق من غير الصادق منها، فوضعت أصول وقواعد لذلك، ودونت السنة وظهرت المسندات وصحاح السنة، وما قام به الأعلام الذين جمعوا بين الفقه والحديث من جهود مأثورة ومشكورة. ولكن مع ذلك نبتت في هذا العصر فكرة رفض الاحتجاج بالسنة عند بعض الناس ما لم تكن بيانًا لقرآن. ويظهر أن هذا الفريق من شذاذ التفكير طوته لجة التاريخ واندثر لعدم استحقاقه للبقاء، ولولا أن الشافعي ذكره في الأم في مناظرات قامت بينه وبينهم ما علم بهم أحد، ولعل هؤلاء كانوا من المعتزلة، فقد رأينا في كتاب تأويل مختلف الحديث أنهم كانوا يجتهدون في الفقه، ورأينا أن الأم يذكر أن بعض أهل البصرة هم رافضو الاحتجاج بالسنة، والبصرة عش الاعتزال (١).

والعلماء قد اتفقوا على أن السنة هي الأصل الثاني لمعرفة أحكام هذا الدين، ولكنهم اختلفوا في ذلك العصر في أوصاف الأحاديث التي تصلح حجة في الاستنباط، وكان ذلك مثار خلاف متسع، ونقاش كبير دون أكثره في أصول الفقه، فليرجع إليه.

<sup>(</sup>١) راجع تاريخ التشريع الإسلامي للأستاذ المرحوم الخضري بك، وتاريخ الجدل للمؤلف، ص ٣١١.

(ج) أما الرأى والقياس، (١) فقد اشتد النقاش حولهما أولا، وقام كل فريق يدلى بحجته، واستمر العراق موطن الرأى كما كان الحجاز موطن الحديث. وقد قال الأستاذ الخضرى بك رحمه الله: «إن مبدأ اتخاذ القياس أصلا في التشريع قد انتصر في هذا الدور انتصاراً عظيماً، وإن لم يكن الفقهاء على درجة واحدة في استعماله في الاستنباط، فأبعدهم أثراً وأرسخهم قدماً فيه الحنفية، وأقلهم نفوذاً فيه الحنابلة والمالكية، والشافعية بين الفريقين، وابتعد عنه بعض أهل الحديث والشيعة، وغلا الظاهرية في رفضه».

ولكن الفارق لم يستمر طويلا بين أهل الرأى وأهل الحديث، فإن الطبقة التى جاءت بعد الأثمة أصحاب المذاهب وتلاميـذهم قد تلاقوا مـهمـا يختلف أساتذتهم، فالإمام محمد من أصحاب أبى حنيفة يرحل إلى الحجاز ويدرس موطأ مالك، والشافعي يتلقى عن محمد بن الحسن فقه أهل الرأى. وأبو يوسف نفسه يؤيد آراء كثيـرين من أهل الرأى بالأحاديث، ولذا نجد كتب الفقه المختلفة مملوءة بالرأى والحديث معًا مما يدل على تلاقيهما وإن اختلف الفقهاء كثرة وقلة في الأخذ بأحدهما دون الآخر.

(د) أما الإجماع فقد رأى قوم من الفقهاء أن إجماع العلماء على أمر من الأمور في عصر من العصور يوجب اتباع الأعقاب له، لأن من لم يتبعهم يسير في غير سبيل المؤمنين، ورأى آخرون أن الإجماع ليس بحجة، بل لم يتصوروا وجوده، وكان الشافعي يقول: إن الإجماع حجة، ولكنه إذا ناظر واحتج عليه به في مسألة أنكر وجوده فيها، ولم يعرف أنه اعترف بوجوده في مسألة مما نوقش فيه، وقال الإمام أحمد: من ادعى الإجماع فهو كاذب.

۱۸ ـ في كل ما سبق وفي غيره كان يجرى البحث والاجتهاد والاستنباط، ثم الاختلاف العلمي الحر، وقد كانت التركة الفقهية المثرية الخصبة النضرة الباقية

<sup>(</sup>۱) القياس إلحاق أمر غير منصوص على حكمه بآخر منصوص على حكمه لاشتراكهما في علة الحكم. والرأى يشمل هذا القياس، ويشمل الاستحسان، وهو مخالفة القاعدة الفقهية لسبب آخر واجب المخالفة، ولا يسمى القياس الخفى، ويشمل المصالح المرسلة، وهى الإفتاء بما فيه مصلحة غير منهى عنها في عدم وجود نص.

على طول الحقب وامتداد العصور ثمرة لذلك كله. ولهذا يلاحظ في هذا العصر عدة ملاحظات نجمل بعضها فيما يلي :

الملاحظة الأولى: أن الآراء الفقهية دونت، فلم يكن الفقه آراء تلقى، وينتفع بها فقط من ألقيت إليه ثم من استحفظها ممن يهمه استحفاظها، بل فى هذا العصر كان التدوين بكل معناه، فقد دونوا آراءهم، بل دونوا آراء من سبقوهم، وجمعوها «فالعراقيون جمعوا فتاوى ابن مسعود، وقضايا على وفتاواه، وقضايا شريح وغيره من قضاة الكوفة. وجمع فقهاء المدينة فتاوى عبد الله بن عمر وعائشة وابن عباس» (۱).

والمذاهب جمعت ودون بعض المجتهدين آراءه بإملائه كالشافعي في الأم. وبعضهم رواها تلاميذه كما فعل الإمام محمد في روايته آراء أبي حنيفة وأصحابه في كتب ظاهر الرواية، وهكذا أصبح الفقه مسطوراً في بطون الكتب. يجيء الخلف فيرى عمل السلف مدونًا منشوراً بين الناس، فيبني عليه من غير عناء في البحث عن الحفاظ والرواة، وإن وجد لايأمن التزيد وأن يشبه على الراوى في روايته.

الملاحظة الثانية: أن المذاهب تميزت، وآراء المجتهدين قد تكونت موحدة مجمعة، فصار لكل إمام مذهب وطريقة ووحدة تجمعه، وله تلاميذ يتلقون عنه طريقته، ويقتبسون من تفكيره ويسلكون مسلكه، ولهم الحرية التامة في اعتناق ما يرون من آرائه أو رفضها، فهم يتبعونه في الطريقة ويجمعهم إلى غير ما وصل كحال تلاميذ أبي حنيفة معه، تجمعهم وحدة الأصول، وتفرقهم أحيانًا كثرة الآراء في الفروع، فمهما يكن من أمر الاختلاف بين أصحاب المذهب الواحد، فقد كان كل مذهب له أصول عامة يسير عليها صاحبه وتلاميذه.

الملاحظة الثالثة: أن الدولة لم تجعل لها في ذلك العصر قانونًا مسطورًا مدونًا، بل لم تختر مذهبًا من المذاهب تعمل به، وتسير على منهاجه، وتأخذ

<sup>(</sup>١) ضحى الإسلام، الجزء الثاني، ص ١٧١.

الرعية بما فيه من أحكام، بل ترك الأمر إلى رأى القاضى واجتهاده، فلم يكن لهم من قانون مقيد ملزم إلا الكتاب والسنة، وفيما وراء ذلك فللقاضى رأيه واجتهاده، وطريقة استنباطه، ولقد أشار عبد الله بن المقفع على أبى جعفر المنصور أن يوحد ما يقضى به بين الناس فى قانون يدونه، ويختاره من أقوال المجتهدين فى هذا العصر بعد تمحيص، فقد جاء فى رسالة الصحابة ما نصه: «فلو رأى أمير المؤمنين أن يأمر بهذه الأقضية والسنن المختلفة، فترفع إليه فى كتاب، ويرفع معها ما يحتج به كل قوم من سنة أو قياس، ثم نظر أمير المؤمنين فى ذلك، وأمضى فى كل قضية رأيه الذى يلهمه الله، ويعزم له عليه وينهى عن القضاء بخلافه، وكتب بذلك كتابًا جامعًا عزمًا لرجونا أن يجعل الله هذه الأحكام المختلطة الصواب بالخطأ حكمًا واحدًا صوابًا، ورجونا أن يجعل الله هذه الأحكام المختلطة الصواب بالخطأ حكمًا واحدًا صوابًا، ورجونا أن يكون اجتماع السير قربة لاجتماع الأمر برأى أمير المؤمنين وعلى لسانه» (١).

ولقد هم بالفعل أبو جعفر أن يختار آراء مالك قانونًا لدولته، ولكن مالكًا رضى الله عنه نهاه عن ذلك قائلا: «يا أمير المؤمنين لاتفعل، قد سبقت إليهم أقاويل، وسمعوا أحاديث، ورووا روايات، وأخذ كل قوم بما سبق إليهم فدع الناس وما اختبار أهل كل بلد منهم لأنفسهم»، ولقد جاء الرشيد من بعد المنصور، فحاول أن يحمل الناس على ما جاء في موطأ مالك، وشاوره في أن يعلقه في الكعبة ويحمل الناس على ما فيه، فاعترض مالك أيضًا، وقال: يعلقه في الكعبة ويحمل الناس على ما فيه، فاعترض مالك أيضًا، وقال: «لاتفعل فإن أصحاب رسول الله على أختلفوا في الفروع، وتفرقوا في البلدان، وكل مصيب». عندئذ ماتت الفكرة أو خمدت ولم يذكر التاريخ أنها قامت في مدى هذا الدور من أدوار الاجتهاد.

الملاحظة الرابعة: كان الاجتهاد في هذا الدور حرًا طليقًا، لم تغلق أبوابه ولم يكن ثمة تقليد إلا من العامة يقلدون من يستفتونه. أما الفقهاء فكانوا في حرية يظلها القرآن الكريم، وتنيرها السنة النبوية، ويهديها المأثور عن الصحابة والتابعين إلى محجة الصواب.

<sup>(</sup>١) رسالة الصحابة فى ضمن رسائل البلغاء التى جمعها الأستاذ كرد على، وجمهـرة رسائل العرب الجزء الثالث للأستاذ صفوت.



بيد أنه في آخر ذلك العصر قد ابتدأت ريح التقليد، ولكن لم تعم، ولذلك يحق للباحث أن يقول إن العصر كله كان عصر اجتهاد طليق في ظل الكتاب والسنة.

والآن نقول كلمة موجزة أشد الإيجاز في كل إمام من الأئمة الأربعة.

### ۲۱۶ أبو حنيفة ۲۰۰ - ۲۱۵۰

19 - اسمه النعمان وكنيته أبو حنيفة وأبوه ثابت، فارسى. وقيل إن ثابتًا هذا قد استرق لبني تيم؛ ولذا قيل أبو حنيفة التيمي، لأن أباه من مواليهم، ويستبعد المتعصبون له أن يكون قد جرى الرق على أبي حنيفة وأبيه، ويحكمون بأنه حر من أبناء الأحرار في فارس لم يجر رق في نسبه قط. وإن صح الرق على أبيه أو عليه فليس ذلك بضائره لأنه ماعلا بنسب أو حسب، ولكن بعلم وفضل وتقى، وإنه الجليل خالد الذكر بعيد الأثر، مهما يكن أبوه. ولقد ثبت عند أكثر المؤرخين أنه ولد في العام المتمم للثمانين بعد الهجرة في عهد عبد الملك بن مروان وعاش الجزء الأكبر من حياته في عصر الأمويين، فأدرك تلك الدولة في عزها وعنفوانها وطغيان بعض ولاتها، وقسوتها على آل البيت، وكان فيه كأبناء قبيله تشيع لهم؛ ثم أدرك اضطراب الأمور عليها، ونقص الأرض من أطرافها، واستيلاء بني العباس، فصهرت تلك الأحداث نفسه وأنضجتها تلك التجارب، وإنه لمرهف الحس قوى الإدراك، سريع اللحظ. لقد ولد ونشأ بالكوفة، وفي العراق علم وفلسفة وحكمة، واتجه في أول حياته إلى علم الكلام يجتاز سهوله وأحزانه، ثم تحول إلى علم الفقه؛ بعد أن شدا ونما فيه، وقيل إن له مؤلفًا فيه سماه الفقه الأكبر. وقد روى عنه تلميذه زفر بن الهذيل أنه قال: «كنت أنظر في الكلام، حتى بلغت فيه مبلغًا يشار إلى فيه بالأصابع» ويروى عنه أنه قال : «كنت قد نازعت طبقات الخوارج من الإباضية والصفرية وغيرهم . . وكنت أعد الكلام أفضل العلوم، ثم علمت أنه لو كان فيه خير لتعاطاه السلف الصالح فه جرته» هجره إلى الفقه، فأخصب فيه، وقد تلقى الفقه على حماد بن أبي سليمان الأشعرى فقيه الكوفة، ولازمه. وحماد هذا كان شيخ مدرسة الرأى، ومن انتهى إليه علمها، فتخرج عليه أبو حنيفة ووجد الرأى يوائم ما عنده من نزعة منطقية فكرية، فسار فيه حتى صار شيخ هذه المدرسة ومن انتهت إليه علومها في الفقه، ولقد تلقى أبو حنيفة مع تلقيه عن شيخه حماد عن كثيرين سواه، جلهم من أهل الرأى والقياس.

ومع اتجاه أبى حنيفة للفقه، ونباهة أمره فيه وعلو شأنه كان يأكل من تجارة الحز، وقد أفاد من ذلك علمًا كثيرًا بالصفق في الأسواق، وعرف التجار في عصره، وكان ذا ثروة عظيمة، وعاش فكهًا في حياته إلى أن مات في حبس المنصور سنة ١٥٠ هـ.

لقد عرض على أبى حنيفة القضاء مرتين فامتنع وعذب فيهما، وانتهى عذابه فى الثانية بالموت فى محبسه. عرض عليه أول مرة فى عهد بنى أمية فرفض فعلب للفرات فى محبسه لآل البيت عرف به. وعرضه عليه المنصور فرفضه وكرر الرفض بعد تهديده قائلا ؛ «لو هددتنى أن تغرقنى فى الفرات أو أن ألى الحكم لاخترت أن أغرق. فلك حاشية يحتاجون إلى من يكرمهم لك، فلا أصلح لذلك»، غير أنه يظهر أنه اتخذ الرفض دليلا على تشيعه، فقد اشتهر عنه التشيع لآل على . يروى أنه كان يذكر ذلك فى دروسه. ويجهر به حتى قال له تلميذه زفر ابن الهذيل «والله ما أنت بمنته حتى توضع الحبال على أعناقنا».

وطريقة أبى حنيفة فى الاجتهاد تتلخص فى جمل رويت عنه، فقد قال عن نفسه «إنسى آخذ بكتاب الله إذا وجدته، فما لم أجده فيه أخدت بسنة رسول الله والآثار الصحاح عنه التى فشت فى أيدى الثقات، فإذا لم أجد فى سنة رسول الله على أخذت بقول أصحابه من شئت وأدع قول من شئت، ثم لا أخرج من قولهم إلى قول غيرهم، فإذا انتهى الأمر إلى إبراهيم، والشعبى، والحسن، وابن سيرين، وسعيد بن المسيب. فلى أن أجتهد كما اجتهدوا».

ولقد مات أبو حنيفة بعد أن ترك آراءه في صدور تلاميــذه فقاموا عليها خير قيام، ورعوها حق رعايتها ثم ورثوها من بعدهم ودونوها في الكتب.

• ٢٠ \_ وتلاميـذه كثيرون نذكـر منهم ثلاثة لأن كتب الفقـه الحنفى تذكرهم دائمًا. وهم أبو يوسف، ومحمد، وزفر (١).

أما أبو يوسف (١١٣ - ١٨٣): وهو يعقوب بن إبراهيم وجده الأكبر من الأنصار، فهو عربى وقد نشأ فقيرًا، فكان أبو حنيفة يمده بالمال، وقد لازمه وأخذ عنه، وكان أحب تلاميذه إليه. ولقد ولى القضاء للمهدى وللهادى وللرشيد، وكان ذا حظوة عند الرشيد، وقد كان أول من رحل إلى هل الحديث من أصحاب أبى حنيفة. وقد أفاد منه المذهب فوائد كثيرة، فقد ابتدأ بتدوينه، ودون كثيرًا منه، وأيده بالسنة بعد أن اتصل بالمحدثين ونشر المذهب بما له من جاه القضاء، وصقل المذاهب صقلا قضائيًا. ولم يتفق مع أبى حنيفة في كثير من المسائل، ورأيه أنضج الآراء فيما يتعلق بالأقضية.

ومحمد: هو ابن الحسن الشيباني، وهو من الموالي، ونسبته إلى بني شيبان بالولاء، ولد سنة ١٣٢ وتوفي سنة ١٨٩، تتلمذ لأبي حنيفة في آخر حياته، ولم يلازمه طويلا؛ لأن أبا حنيفة مات وهو في الثامنة عشرة من عمره. وقد أخذ فقه العراقيين، وتلاقي بالمحدثين، وكان فيه ذكاء وفطنة. وله أثر في فقه أبى حنيفة لأنه هو الذي دونه في كتبه. ومن أشهرها كتبه الستة وهي المبسوط والزيادات، والجامع الصغير، والسير الصغير، والجامع الكبير، والسير الكبير، وفيها رويت آراء أبي حنيفة ودون مذهبه، وتسمى هذه الكتب ظاهر الرواية.

وزفر: هو زفر بن الهذيل (١١٠ ـ ١٥٨)، كان أمهر أصحاب أبى عنيفة فى القياس، وأشدهم أخذًا بطريقته، ولم يتلق عن أهل الحديث كالصاحبين، ويروى عن المزنى وهو من أصحاب الشافعى أنه جاءه رجل فسأله عن فقهاء العراق قال: ما تقول فى أبى حنيفة ؟ فقال: سيدهم، قال فأبو يوسف؟ قال أتبعهم للحديث. قال فمحمد؟ قال أكثر تفريعًا. قال فزفر؟ قال أحدهم قياسًا.

<sup>(</sup>١) إذا ذكرت كتب الفقه كلمة الشيخين فالمراد أبو حنيفة وأبو يوسف، وإذا ذكرت كلمة الصاحبين فالمراد أبو يوسف ومحمد، وإذا ذكرت كلمة الطرفين المراد أبو حنيفة ومحمد وإذا ذكرت كلمة أثمتنا الثلاثة فالمراد أبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد، وزفر يذكر باسمه دائمًا.

## ۲۶ مسال*ک* ۱۷۹ م

منية، ولد بالمدينة، وعاش بها ولم يرحل عنها إلى غيرها من البلدان. تلقى الفقه على كبار التابعين وتابعيهم بالمدينة، فأخذ عن نافع مولى عبد الله بن عمر وعن ربيعة بن عبد الدرحمن المعروف بربيعة الرأى وغيرهما. وقد أخذ أكثر دروسه عن أهل الحديث، وتلقى على أهل الرأى، فأخذ عن ربيعة الرأى كما ترى. ولما شهد له شيوخه بالحديث والفقه جلس لرواية الحديث والإفتاء. فكان من جهة راوية للحديث وحافظًا متصدرًا فيه، وكان من جهة أخرى فقيهًا مستنبطًا، ولقد روى عنه الحديث كثيرون من العلماء. منهم أبو يوسف صاحب أبى حنيفة، ومحمد بن إدريس الشافعي، وتخرج عليه في الفتيا والاستنباط مجتهدون أجلاء. ولقد كان مجلس علمه مجلس وقار ومهابة. قال الواقدى وغيره: «كان مجلس مالك مجلس وقار وحلم، وكان رجلا مهيبًا نبيلا، ليس في مجلسه شيء من المراء واللغط، ولا رفع صوت. إذا سئل عن شيء فأجاب سائله لم يقل له من أين رأت هذا» (أن.

ولقد أنزل ولاة بنى العباس بذلك الإمام الجليل محنة شديدة، فقد ضربه والى المنصور بالسياط. وقد اتفقت الروايات على إيذائه، واختلفت فى سببه فقيل إنه كان لايرى يمين المكره وأن من حلف مكرها فلا يمين له. وكان يروى الحديث «ليس على مستكره طلاق»، فقيل لبنى العباس إن هذا يستتبع أن من بايع مكرها فله التحلل من بيعتهم بهذا الحديث. فنهى عن التحديث به. فحدث به على رءوس الأشهاد، وروى أن السبب أنه سئل عن البغاة الخارجين على الخلفاء، أيجوز قتالهم، فقال: إن خرجوا على مثل عمر بن عبد العزيز. فقال السائل: فإن لم يكن مثله. فقال «دعهم ينتقم الله من ظالم بظالم، ثم ينتقم من كليهما». ومهما يكن من أمر هذا الخلاف فمن المؤكد أن السبب رأى له قد ارتآه أو وشاية غام أثيم. ولقد نتج عنه أن مالكًا ضرب بالسياط ومدت يده. حتى انخلعت كتفه.



<sup>(</sup>١) راجع تاريخ التشريع الإسلامي للأستاذ المرحوم محمد بك الخضري.

قالوا: فمازال مالك بعد هذا الضرب في رفعة من الناس. وعلو من أمره. حتى كأنما كانت تلك السباط حليًّا حلى بها(١).

YY \_ وطريقة مالك في الاستنباط أن يأخذ من الكتاب ثم السنة، وكان لايشدد فيشترط للأخذ بالحديث أن يكون مشهوراً كما كان يفعل أبو حنيفة، بل كان يأخذ بالسنة وإن لم تكن مشهورة، ولكنه مع ذلك شديد التحرى عن صدق الراوى، ولقد كان يقول: «لا يؤخذ العلم من أربعة، ويؤخذ من سواهم: لايؤخذ من سفيه، ولايؤخذ من صاحب هوى يدعو إلى بدعته، ولامن كذاب يكذب في أحاديث الناس، وإن كان لايتهم على حديث رسول الله عليه، ولا من شيخ له فضل وصلاح وعبادة إذا كان لايعرف ما يحمل وما يحدث به» (٢).

وقد كان يأخذ بالقياس، ولكن بقدر قليل. وقد اشتهر عنه الأخذ بأمرين: (أحدهما) عمل أهل المدينة، فكان ما عليه عمل أهل المدينة يجب الأخذ به عند مالك رضى الله عنه ما دام أساس هذا العمل النقل لا الاجتهاد، وقد كان يقول «إن الناس تبع لأهل المدينة التي إليها كانت الهجرة، وبها نزل القرآن»، فإن اتفق أهل المدينة على أمر قدم على القياس، بل على الحديث الصحيح، وإن كان العمل عليه أكثرهم قدم على القياس وعلى خبر الواحد.

(ثانيهما) الأخذ بالمصالح المرسلة، وهي المصالح التي لم يشهد لها من الشرع بالبطلان أو الاعتبار دليل، فإنه يأخذ بها إذا لم يكن ثمة نص في موضع النزاع (٣). وقد فتح ذلك الأصل بابًا متسعًا لحرية الاستنباط، فكان مذهب مالك مع أنه في جملته من المذاهب التي تتمسك بالأثر قبل كل شيء من أوسع المذاهب وأرحبها، وأقبلها للنمو، ومسايرة الأزمان، بسبب الأخذ بأصل المصالح المرسلة.

<sup>(</sup>١) راجع ضحى الإسلام، الجزء الثاني، ص ٢٠٧. والانتقاء لابن عبد البر، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) ضحى الإسلام : الجزء الثاني، ص ٢١١. والانتقاء لابن عبد البر، ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) سنبين المصالح المرسلة بعض التبيين في الكلام في العقود.

## ۲۰۶ الشافعي ۲۰۶ ـ ۲۲۶

المطلب جد النبى ﷺ فهو عربى قرشى، وقد ولد بغزة ورحلت به أمه وهو ابن سنتين إلى مكة، وفيها ترعرع ونما، وتفصح فى بنى الهذيل بالبادية. وأخذ يتصل فى مكة برجال الفتيا والحديث، ثم رحل إلى المدينة، ولازم مالكا رضى الله عنه، وقرأ عليه الموطأ، واستمر ملازمًا له حتى مات.

ولقد ولى بعض الأعمال باليمن، ثم اتهم بالتشيع لآل على، ولكنه نفي هذه التهمة عن نفسه أمام الرشيد، فبرأ ساحته، وقد التقى بعدئذ بمحمد بن الحسن الشيباني وأخذ عنه فقه العراق واطلع على كتبهم، ثم أخذ في التطواف في الأقاليم، حتى ألقى عصا التسيار ببغداد سنة ١٩٥ وفيها دون مذهبه الأول. وكان ثمرة لدراسته طريقة أهل الحديث بالحجاز، ولطريقة العراقيين، ولتحاربه في الولاية والتطواف في الأقاليم واطلاعه على معاملات الناس المختلفة، ثم سافر إلى مصر، وفيها انفتق ذهنه إلى أمور لم يرها أولا، فأنشأ مذهب الثاني، وفي هذا المذهب اختلاف عن الأول نتيجة الاجتهاد قليلا وكثيرًا في مسائل كثيرة. وفي الحق أن مذهبه قد جمع خير ما عند أهل الحديث من طرق الاستنباط، وأوسط ما في مذهب أهل الرأي. ولقد قال الفخر الرازي «إن الناس كانوا قبل الشافعي فريقين : أصحاب الحديث، وأصحاب الرأى. أما أصحاب الحديث، فكانوا عاجزين عن المناظرة والمجادلة، عاجزين عن تزييف طريق أهل الرأي، فما كان يحصل بسببهم قوة في الدين، ونصرة الكتاب والسنة. وأما أصحاب الرأي، فكان سعيهم وجهدهم مصروفًا إلى تقرير ما استنبطوه برأيهم، ورتبوه بفكرهم ... فجاء الشافعي، وكان عارفًا بالنصوص من القرآن والأخبار، وكان عارفًا بأصول الفقه وشرائط الاستدلال وكان قويًّا في المناظرة والجدل . . فرجع عن قول أصحاب الرأى أكثر أنصارهم وأتباعهم» (١).

وطريقة الشافعي في الاستنباط مدونة في رسالته في الأصول، يحتج بظواهر القرآن حتى يقوم الدليل على أن المراد بها غير ظاهرها، وبعد ذلك السنة، ويأخذ



<sup>(</sup>١) ضحى الإسلام، الجزء الثاني، ص ٢٢٧.

برواية الواحد عن الرسول عَلَيْكُم ما دام ثقة ضابطًا، ويأخذ كالإمامين السابقين بالإجماع، ويرفض الأخذ بالمصالح المرسلة، والاستحسان، ولايأخذ من أبواب الرأى إلا بالقياس. وقد دافع عن آرائه بفصاحة ولباقة وحضور بديهة وقوة مِرَّة فى الجدل والمناظرة.

## $\del{eq:delta}$ أحمد بن حنبل $\delta$ أحمد بن حنبل أ

27 ـ هذا هو الإمام الرابع أحمد بن حنبل الشيباني. نشأ ببغداد وعاش بها، وتلقى العلم عن أهل الحديث، ودارس الشافعي، وله قال فيه: «خرجت من بغداد، فما خلفت فيها رجلا أفضل ولا أعلم، ولا أفقه من أحمد بن حنبل». ولقد كان أحمد زاهداً ورعاً تقيًّا. نزلت به محنة استمرت طويلا، فهو ممن امتنعوا من أن يقولوا إن «القرآن مخلوق» في عهد المأمون، فقيد وسيق في الأصفاد إلى المأمون، ولما مات المأمون لم ينقطع بلاء أحمد بل استمر البلاء به ومزق جسمه بالسياط، وهو راض غير مستهين بعقيدته، واستمر في الحبس ثمانية وعشرين شهراً، حتى يئسوا منه، وعلموا أنه لا يجيب دعاءهم، ويؤثر بالإجابة دعاء النفس والوجدان وما يراه واجب الاعتقاد وجزءًا من الإيمان، فأطلق سراحه، فعاد إلى ما كان عليه من الإفتاء والتحديث إلى أن مات المعتصم، ولما آل الأمر للواثق سار على سنة أبيه وعمه في هذه المسألة، وأنزل المحنة بمن لايراها، ولكنه لم يرد أن ينزل بأحمد أكثر مما نزل به، فقال: لاتجمعن إليك أحداً، ولا تساكني في بلد أنا فيه. فأقام الإمام أحمد مختفياً لايخرج إلى صلاة ولاغيرها، حتى مات الهائق.

والإمام أحمد يعده كثيرون من العلماء محدثًا ولايعدونه فقيهًا، فابن جرير الطبرى يقول فيه: "إنه رجل حديث لارجل فقه".

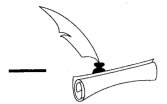
<sup>(</sup>١) تاريخ الجدل: للمؤلف، ص ٢٧٢.

وفى الحقيقة أن فقهه يبنى على الحديث فإذا وجد حديثًا صحيحًا أفتى به، وإذا وجد فتوى صحابى عمل بها، وإذا وجد فتاوى للصحابة تخير أقربها إلى الكتاب والسنة. وإذا صحت عنده روايتان مختلفتان فى أمر من فتاوى الصحابة يروى عن أحمد روايتان أيضًا فى الفقه، ولا يأخذ بالقياس إلا فى الضرورة القصوى، ويرجح عليه الحديث ولو كان ضعيفًا. وكان يكره الفتيا فيما ليس فيه أثر (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ضحى الإسلام: الجزء الثاني، ص ٢٣٥.

# الفقه فى دور التقليد من منتصف القرن الرابع إلى الآن



وع كان الناس فى العصور السابقة قسمين : أحدهما المجتهدون الذين يطلبون الشريعة من أصولها وثانيهما المقلدون الذين يأتون أهل العلم يسألونهم عن الحكم فى الأمر الذى يعرض لهم. أما فى هذا العصر الذى نؤرخ للفقه فيه، فقد استولت، عليهم روح التقليد، وأصبح الفقيه من يعرف ما استنبطه غيره لا من يستنبط الأحكام من مصادرها، وشاع تقليد أصحاب المذاهب السابقة حتى لقد قال أبو الحسن الكرخى، وهو من الحنفية : «كل آية تخالف ما عليه أصحابنا فهى مؤولة أو منسوخ» وكل حديث كذلك فهو مؤول أو منسوخ» (١). ولم يعرف أن أحداً أقدم على فتح باب الاجتهاد الحر بعد أن أحكموا تغليفه إلا الإمام الجوينى والد إمام الحرمين وعدداً قليلا من العلماء اجتهدوا فى بعض المسائل كابن تيمية وابن القيم.

ولماذا غلقت أبواب الاجتهاد أمام العقول، وقد كانت مفتحة، وكزت العقول في محيط التقليد الضيق وقد كانت في ساحة الاجتهاد المتسعة الأرجاء ؟ السبب في ذلك عدة أمور منها :

(۱) تعصب الـتلاميـذ لآثار أساتذتهم من الأئمـة والمجتهـدين الذين أناروا العصر السابق، وكشفوا ظلمـات المسائل بنور عقلهم الساطع، وإن التعصب لفكرة يحمل الإنسان على الجمود عليها، والتعلق بأهدابها، ودعوة الناس إليها وتحبيذها، وكذلك فعل أولئك الذين جاءوا بعد الأئمة السابقين، فقد عنوا بدراسة مذاهبهم، ونشرها بدل السير على منوالها، والاجتهاد كما اجـتهد أصحابها، فوثق الناس بالسابقين وشكوا في أنفسهم.

- (۲) القضاء: فقد كان الخلفاء يختارون القضاة أول الأمر من المجتهدين لا من المقلدين، ولكنهم في تلك العصور آثروا اختيارهم من المقلدين ليقيدوهم بخذهب معين، وليعينوا لهم ما يحكمون على أساسه، بحيث يكونون معزولين عن كل قضاء يخالف ذلك المذهب، ولأن بعض الفقهاء المجتهدين كان يتعرض لتخطئته الفقهاء فيكون حكمه مثار نقد عند الناس، لاسبب اطمئنان لهم، وحكم القضاة يجب أن يكون داعية اطمئنان، لاداعية انتقاد، ليطمئن الناس على أموالهم ودمائهم وأعراضهم، وكان تقييد القاضى بمذهب يرتضيه الخليفة سببًا في نشر هذا المذهب، واكتفاء أكثر الناس به.
- (٣) سعى الحكام المستبدين لتغليق باب الاجتهاد، لأنهم وجدوا فى استمراره مفتوحًا ما قد ينقض من أمرهم، لأن العقول إذا اتجهت بحرية إلى ما فى الدين من حقائق، ونهلوا من ينابيعه، وجدت من أصوله ما ينقض دعائم يبينها الظالمون، ويؤسس قواعدها الغاشمون.
- (3) تدوين المذاهب: فتدوينها سهل على الناس تناولها، والناس دائمًا يطلبون السهل اليسير، دون الصعب العسير، ولقد كان يدفع الناس إلى الاجتهاد في العصور السابقة تعرف أحكام حوادث لايعرفون حكمها، وشئون عرضت لايدركون أمر الشريعة في شأنها، فلما جاء المجتهدون في الأدوار السابقة، ودونوا أحكام الحوادث التي عرضت والتي يحتمل عروضها صار الناس كلما عرضت لهم مسألة وجدوا السابقين قد تعرضوا لها، فاكتفوا بمقالهم في شأنها، فسدت حاجتهم بما وجدوا، فلا حافز يحفزهم إلى بحث جديد. وساعد على ذلك ما للأقدمين من تقدير وما يكسبهم مضى الزمن من إجلال، وما يكون من عناية الأمم بتكريم سلفها الصالح ليرتبط حاضرها بماضيها برباط متين.

لهذا كله انصرف الناس إلى التقليد، اللهم إلا في تعرف علل الأحكام في المذهب، أو ترجيح بعض الآراء في المذهب على غيرها. ويسمى من أوتى القدرة على ذلك وأجيز له: المجتهد في المذهب.

ويصح لنا أن نختم الموضوع بكلمة للحق والضمير، وهي أن الأئمة روى عن أكثرهم نهي عن تقليدهم من غير اقتناع بأدلتهم، فأبو حنيفة وأبو يوسف

يقولان: «لايحل لأحد أن يقول قولنا من غير أن يعلم من أيس قلناه». ويقول الشافعي «مثل الذي يطلب العلم بلاحجة كمثل حاطب ليل يحمل حزمة حطب، وفيها أفعى تلدغه وهو لايدري»، ويقول ابن حنبل «لاتقلد في دينك أحدًا» (١). والله أعلم بالصواب.

\* \* \*

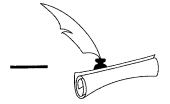
<sup>(</sup>١) أعلام الموقعين، الجزء الثاني، ص ١٤٩.



رجخ

الأموال والسية





ا ـ المال في اللغة كل ما تملكه من جميع الأشياء، فكل ما يقبل الملك فهو مال سواء أكان عينًا أم منفعة، وقال ابن الأثير في النهاية: «المال في الأصل ما يملك من الذهب والفضة، ثم أطلق على كل ما يقتني ويملك من الأعيان، وأكثر ما يطلق المال عند العرب على الإبل، لأنها كانت أكثر أموالهم».

والمال في اصطلاح الفقهاء قريب منه في اللغة، وقد اختلفت عباراتهم في تعريفه، ولكنها في اختلافها تتقارب في مرادها، ولاتتباعد في مفهومها، فقد عرفه بعضهم بأنه ما يميل إليه الطبع، ويمكن ادخاره لوقت الحاجة (۱). وفي هذا التعريف ميزة أنه ربط بين معنى المال في الشرع واشتقاقه اللغوى، وفيه نقص لأنه غير جامع لكل أفراد المال، فمن المال ما لايمكن ادخاره مع بقاء منفعته كما هي، فهذا النوع من المال لايدخل في عموم هذا التعريف مع إجماع كل الفقهاء على أنه مال له قيمة ويجرى فيه التعامل، ومن ذلك أصناف من البقول أو الخضر ونحوها، وأيضًا فمن الأموال ما لا يميل إليه الطبع بل يعافه وينفيه ويبعده كبعض الأدوية والسموم فإنها أموال، والتعريف بظاهره لايشملها ولاتدخل في عمومه، إلا إذا تأولنا ميل الطبع إلى الشيء بأنه الميل لادخاره وتموله، وفي الحق أن كلمة يميل إليه غير محدودة وغير معينة المراد، ويجوز أن تذكر في سياق بيان تناسب يميل إليه غير محدودة وغير معينة المراد، ويجوز أن تذكر في سياق بيان تناسب بين لفظ المال وأصله في الاشتقاق، ولا تساق لتعيين معنى فقهي.

وعرفه بعضهم بأنه ما يجرى فيه البذل والمنع (٢)، وهذا التعريف مع إيجازه أعم من الأول وأكثر شمولا، ولكنه يشمل المنافع، وفي اعتبار المنافع من الأموال نظر وخلاف يستبينان فيما بعد.



<sup>(</sup>١) راجع البحر، الجزء الخامس، والمجلة العدلية الجزء الأول.

<sup>(</sup>٢) راجع الدرر والدر المختار وحاشيته رد المحتار الجزء الخامس.

وأحسن تعريف في نظرى ما نقله صاحب البحر عن الحاوى، وهو أن المال اسم لغير الآدمى خلق لمصالح الآدمى، وأمكن إحرازه والتصرف فيه على وجه الاختيار، وهذا التعريف كامل صحيح، وإن كان فيه نقص فهو أنه لم يشمل الإنسان المسترق، وهو نقص فيه كمال، لأن الإنسان لايعتبر مالا في أصله، والمالية أمر عارض للعبيد، ويحسن رفعها ما استطاع الإنسان إلى ذلك سبيلا، وهذا أمر مقرر في الإسلام.

ومهما يكن من اختلاف بين هذه التعريفات فغايتها واحدة، واختلافها ليس ناشئًا عن اختلاف آراء قائليها، بل هو اختلاف عبارات بين الوضوح والغموض والشمول وعدمه، والمراد عند الجميع واحد، ولا يبتعد عن التعريف اللغوى للمال، وذلك لأن الكتاب الكريم والسنة الشريفة جاءت فيها كلمة المال، وترك للناس فهمها بما يعرفون ويألفون، وأطلقت على ما كانوا يجرون في معاملاتهم، ولم يرد عن صاحب الشرع بيان خاص للمال حتى يكون عرفًا إسلاميًا له، كما ورد في الصلاة والصوم والنكاح وغيرها، فكانت في فهمها على ما عليه العرب، فإذا قرأ العربي حديث رسول الله على المسلم على المسلم حرام، دمه، وماله، وعرضه فهم المراد من المال بالطريق الذي يفهم به كلمة العرض وكلمة النفس من غير رجوع إلى اصطلاح خاص.

Y ـ والشارع الإسلامي لا يعتبر كل مال صاحًا للانتفاع مباح الاقتناء والاستعمال والاستغلال، بل من الأموال ما لا يباح الانتفاع به للمسلم ولا يجوز له اقتناؤه وادخاره، ومنها الخمر والخنزير، فإن المسلم غير مباح له الانتفاع بهما، وملكيته لهما ملكية غير محترمة، لاغرم على من أتلفهما في يده، ويسمى هذا النوع من المال مالا غير متقوم، لأن الشارع لا يعترف له بقيمة، إذ لا يبيح الانتفاع به في حال السعة والاختيار، ولا يبيح الانتفاع إلا في حال الاضطرار، كمن لا يجد ماء، وهو في حال ظمأ شديد يخشى معه هلاكه، ووجد خمرًا ساغ له أن يشرب منها غير طالب لها راغب فيها، وغير مجاوز حد الضرورة وما تدفع به.

ويسمى النوع الذى يباح الانتفاع به مالا متقومًا؛ لأن الشارع اعترف بقيمته الذاتية، وأباح الانتفاع به بكل طرائق الانتفاع، وهو محترم مصون، من تعدى

عليه غرم، وألزم بقيمته أو مثله على حسب الأحوال، وقد نقل ابن نجيم فى بحره عن الكشف الكبير جملة موجزة توضح العلاقة بين التقوم والمالية، فقال: «وفى الكشف الكبير . . . المالية إنما تثبت بتمويل الناس كافة أو بتمويل البعض، والتقوم يثبت بها، وبإباحة الانتفاع به شرعًا، فما يكون مباح الانتفاع بدون تمول الناس لا يكون مالا كحبة حنطة، وما يكون مالا بين الناس، ولايكون مباح الانتفاع لا يكون متقومًا كالخمر، وإذا عدم الأمران لم يثبت واحد منهما كالدم».

وترى من هذا أن المالية تلازم التقوم، فحيشما كان تقوم فلابد أن تصحبه مالية. وقد تكون المالية من غير أن يثبت تقوم، ويكون حينتذ مالا غير متقوم لايعترف الشرع له بقيمة ذاتية، ولايضفى عليه قيمة شرعية، وإن شئت فقل إن المال غير المتقوم مال في عرف مستحليه، ولكنه غير مال في نظر الشرع، لأن سلب احترام المال، وسلب القيمة التي يسير بها في الأسواق، والانتفاع الذي هو الثمرة الأولى من ثمرات المالية.

وقد انبنى على سلب الشارع القيمة من المال غير المتقوم أن متلفه لايضمن لصاحبه المسلم شيئًا، لأنه غير مصون، وإذا كان المال غير المتقوم عوضًا في البيع أو في أي عقد من العقود لم يصح العقد، ولم يكن له احترام العقود الواجبة الوفاء التي يظللها الشرع بحمايتها(١).

ولكن هذا إنما هو خاص بالمسلمين، أما غير المسلمين فإن كان المال غير المتقوم عندنا يتعاملون هم به، وينتفعون في ديانتهم فقد أمرنا باحترامه، لأنا مأمورون باحترام كل ما يتدينون به (٢)، إذ أمرنا بتركهم وما يدينون، فالخمر

<sup>(</sup>۱) ويكون البيع باطلا إذا كان المال غير المتقوم قد تعين أن يكون المبيع في العقد فإذا كان الخنزير مثلا مقابلا بما يثبت دينًا في الذمة تعين أن يكون مبيعًا، فيبطل، وإن كان مقابلا لما يتعين أن يكون ثمنًا كان العقد فاسدًا. (۲) ما نذكره هنا هو مذهب أبي حنيفة وأصحابه، وأما مذهب الشافعي رضى الله عنه، فهو أن المسلم إذا أتلف خمرًا أو خنزيرًا لذمي لايجب عليه الضمان. وذلك لأن لهم ما لنا وعليهم ما علينا، فما ثبت في حقنا من العقود والأموال وأحكامها ثبت في حقهم، وذلك مال غير محترم عندنا، فهو عندهم كذلك، ووجهة نظر الحنفية أننا أمرنا بتركهم وما يدينون، وإذا كانوا يعتقدون في مثل هذه الأموال الحل. وحملناهم على عدم تناولها ولم نحترمها فقد الزمناهم بعقيدتنا ولم نتركهم وما يدينون، وذلك غير المقرر من قواعد الدين، وظريات الشريعة.



٤٩

والخنزير عند أهل الذمة أموال متقومة لايجدون عندهم حريجة دينية في الانتفاع بها، فحق علينا أن نحترمها، فإذا أتلف شخص لذمي خمراً أو خنزيراً وجب عليه أن يضمن له ما أتلف، وإن ترافعا إلى القضاء ألزمه بالضمان، وعقودهم فيهما من بيع وشراء وغيرهما صحيحة محترمة مصونة. روى أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قد اجتمع إليه عماله فقال: يا هؤلاء إنه قد بلغني أنكم تأخذون في الجزية الخمر والخنزير، فقال بلال: أجل إنهم يفعلون ذلك. فقال: فلا تفعلوا، ولكن ولوا أربابها بيعها، ثم خذوا الثمن منهم (۱). وهذا الأثر يدل على أمرين أحدهما أنه لايصح للمسلم أن يدخل الخمر والخنزير في ملكيته، بل لايثبت له ملكية عليها، وثانيهما أن لغير المسلمين أن يتولوا العقود عليها، لأن ملكيتهم لها محترمة.

٣ ـ وهل يعتبر المباح مالا متقوما، جاء في المجلة العدلية أنه مال غير متقوم إذ لم يدخله في ضمن تعريف المال المتقوم. فقد جاء في المادة ١٢٧ ما نصه: «المال المتقوم يستعمل في معنيين: الأول بمعنى ما يباح الانتفاع به، والثاني بمعنى المال المحرز، فالسمك في البحر غير متقوم، وإذا اصطيد صار متقومًا بالإحراز».

وقد تبعت المجلة في هذا صاحب التلويح، فقد جاء فيه «إن التقوم ضربان: عرفي، وهو بالإحراز، فغير المحرز كالصيد والحشيش وغيرهما ليس بمتقوم، وشرعي، وهو بإباحة الانتفاع به»(٢).

ومن هذا ترى أنه جعل الإحراز سببًا للتقوم، كما جعل إباحة الانتفاع سببًا له؛ ولذا جعل غير المحرز كالصيد والحشيش وغيرهما ليس بمتقوم، ولعل الذى دفعه إلى ذلك هو عدم ضمان المباحات بالإتلاف، وعدم صحة العقد عليها، فكان ذلك دليلا على عدم تقومها.

<sup>(</sup>١) الخراج لأبي يوسف، ص ١٥١، وفتح القدير الجزء الخامس ٦.

<sup>·(</sup>٢) وقد جاء فى البدائع فى كتاب الغصب ما يفيد بفحواه ما قاله صاحب التلويح، وجاء فى كشف الأسرار على المرار على أصول فخر الإسلام البزدوى مثل ما جاء فى التلويح أيضًا، ومن أدلتهم أن المباح ليست له قيمة قبل إحرازه.

والذى أراه أن الأموال المباحة يجوز اعتبارها أموالا متقومة ما دام الشارع قد أباح الانتفاع بها، واحترم ملكية من سبق إليها واستولى عليها، وإذا نظرنا هذا النظر لاتعد أموالا غير متقومة، لأن الأموال غير المتقومة ما لايقر الشارع ملكيتها ولايحترمها، ولايبيح الانتفاع بها. وأما عدم ضمان المباح بإتلافه، فلأنه لا مالك له، والضمان إنما يكون لمالك يطالب بحقه. وكذلك عدم ورود التصرفات الشرعية عليه، لعدم ملكية المتصرف، ولأنه باق على الشركة الطبيعية بإباحته للعموم وتركه للناس يتسابقون في إحرازه والاستيلاء عليه، وبالإحراز يدخل في الملكية، وتعلق به كل حقوق المالك للمحرز.

ومن أحسن ما قيل في المباح ما جاء في شرح المجلة للغزى في باب الشركة في المباح: «قال على الناس شركاء في ثلاث: الماء، والكلأ، والنار»، فما لم يسبق إليه حرز من هذه، فهو باق على أصل الشركة، وما أحرز من ذلك بما يعالج من وسائل الإحراز لأحد يكون ملكًا له، يورث عنه ويتصرف فيه استقلالا على نحو التصرف في الأملاك الخاصة، وكل شركاء المباح يأخذ الواحد منهم حصته منه بالسعى والعمل، والعاطل والمعطل عنه يكون مظلومًا من نفسه، لا من رفاقه الشركاء؛ لأن وظيفة الحياة العامة العمل» (١) ا.هـ.

\$ \_ وتقسيم المال في الشريعة إلى متقوم وغير متقوم له نظير في القانون لأن من الأموال ما يحرم قانون العقوبات اقتناءها وإحرازها ويعد إحرازها جريمة إلا في أحوال استثنائية، وهي المواد المحرم تناولها، وكل من استولى عليها في غير أحوالها الاستثنائية بأي طريق من طرق الاستيلاء لاتحترم يده، ومن أتلفها في هذه الحال لاعقوبة عليه، فهي مهدرة المالية لمن وضع يده عليها بغير مسوغ من القانون، فهذا النوع من الأموال يعتبر نظير المال غير المتقوم في الشريعة مقاربًا (٢) له في

<sup>(</sup>١) الجزء الثالث، ص ٣.

<sup>(</sup>٢) لانستطيع أن نعتبره إلا مقاربًا لمعنى المال غير المتقوم فى الشريعة، لأن غيرالمتقوم فى الشريعة لايعتبر فى نظرها مالا قط. وإن كان يعتبر فى نظر الناس أو بعضهم مالا. وأما المواد المحرمة فى قانون العقوبات فهى تعتبر مالا فى نظره: ولكن عدم احترام ملكيتها لتحريمها ولمنع تناولها، وسدا للذريعة، وردعًا لمن يسهلون للناس باب الأخذ والعطاء فيها.

المعنى، لأن قانون العقوبات لم يحترم ملكيتها في هذه الحال. فكأنه سلبها قيمتها من محرزها، ولايكتفى القانون في سبيل التحريم بإهدار ماليتها ممن ملكها، بل يجعلها سببًا في العقاب الأليم ينزل به، والغرم المالي يبهظه.

ومهما يكن من فوارق في الاعتبار بين نظر الشريعة للأموال المحرمة فيها، ونظر القانون لها فلاشك أنه يسوغ لنا أن نصف المواد المحرمة قانونًا بأنها مال غير متقوم في يد من يستولى عليها من غير مسوغ قانوني للاستيلاء.

- وقبل أن نترك الكلام في حقيقة المال في نظر فقهاء الشريعة نعرض للمنافع أتعتبر مالا متقومًا أم لا تعتبر كذلك؟ قال الشافعي ومالك، إنها أموال متقومة مضمونة، والدليل على ذلك:
- (أ) أن الطبع يميل إليها، ويسعى في ابتخائها وطلبها، وتنفق في سبيلها الأموال، ويقدم في سبيلها نفيس الأشياء ورخيصها.

وأن المصلحة في التحقيق تقوم بمنافع الأشياء لابذو اتها، فالذوات لاتصير أموالا إلا بمنافعها، فلاتقوم إلا بمقدار ما فيها من منفعة، وما تشبعه من حاجة نافعة، إذ كل شيء لامنفعة فيه لايكون مالا، وإذا كان الشأن كذلك فكيف نسلب المالية والتقوم عما كان سببهما ومناطهما والعلة في وجودهما في الذوات والأشياء.

(ب) وأن العرف العام في الأسواق والمعاملات المالية يجعل المنافع غرضًا ماليًا، ومتجرًا يتجر فيه، فالخانات والأسواق، والبيوت التي تعد للاستغلال بسكناها، إنما تتخذ فيها المنافع متجرًا ومستغلا تدر على أصحابها الدر الوفير، فدل هذا على أن العرف العام يعتبر المنافع أموالا تبتغى.

(جـ) والشارع الإسلامي اعـتبر المنافع أموالا، لأنه أجـاز أن تكون مهراً في الزواج،، ولايكون مهراً في الزواج إلا المال، كـما قال الله تعالى: ﴿وأحل لكم ما وراء ذلكم أن تبتغوا بأموالكم محـصنين غير مسافحين﴾. [النساء: آية ٢٤]. فاتفاق الفقها على جواز أن تكون المنفعة مهراً دليل على اعتبارها مالا، ومن لم يعتبرها كذلك، فهو متناقض في آرائه.

(د) ولقد ورد العقد عليها وتصير مضمونة به سواء أكان العقد صحيحًا أم فاسدًا، وضمانها دليل على أنها تكون مالا بالعقد عليها، ولو لم تكن أموالا في ذاتها ما قبلها العقد مالا، لأن العقود لاتقلب حقائق الأشياء، بل تقرر خواصها.

وقال الحنفية إن المنافع ليست أموالا متقومة بنفسها، وإنما تقومها بالعقد، وقد استدلوا على ذلك بأن صفة المالية للشيء لاتثبت إلا بالتمول. والتمول صيانة الشيء وإحرازه، ولذا لايقال لمن ينتفع بشيء مستهلكًا له إنه متمول له، فلا يقال لمن يأكل شيئًا أنه يتمول ذلك المأكول، وإذا كان التمول كذلك فالمنافع لايمكن تمولها، لأنه لايمكن إحرازها، إذ إنها لاتبقى زمانين، بل تكسب آنا بعد آن، وبعد الاكتساب تتلاشى، وتفنى فلايبقى لها وجود. وإذن فهى ليست بمال، لأن المالية بالتمول، كما ذكرنا وكما استبان مما نقلناه عن صاحب البحر.

والمنافع قبل كسبها معدومة، والمعدوم لايطلق عليه اسم المال، وبعد كسبها لايمكن إحرازها، والتقوم من أسبابه الإحراز فليس غير المحرز مالا متقومًا، كالصيد في الفلاة، والحشيش في الكلأ المباح (١)، وإذا كانت المنافع حتى بعد وجودها لايمكن إحرازها فعلى ذلك لايمكن أن تعتبر مالا متقومًا.

لهذا كانت المنافع في ذاتها وفي القياس والنظر لاتعتبر مالا متقومًا ولكن ورد النص، وجرى العرف بعقد الإجارة وما يشبهها من العقود التي ترد على المنافع فقومت بهذا النوع من العقود استحسانًا وعلى غير القياس، وما جاء على غير القياس يقتصر فيه على مورد النص، لايعدوه، ولايتجاوزه إلى غيره، لذلك كانت المنافع مقومة بالعقود، وليست مقومة بذاتها(٢).

<sup>(</sup>١) هذا الكلام مبنى عن اعتبار المباح مالا غير متقوم، وقد بينا رأينا في هذا.

<sup>(</sup>٢) قد اقـتبسنا ذلك الخلاف وتلك الأدلة من كـشف الأسرار على أصول فـخر الإسلام البزدوى. والتـقرير والتـقرير والتحبير على التـحرير لكمال الدين بن الهمام، وشرح المنار في الأصول لابن لملك. وحـاشية الأزميرى على مرآة الأصول، وشرح الكنز للزيلعي، ومع أن المنافع لاتعتبر أموالا عند الحنفية قالوا إنها تقوم من غير عقد في الوقف ومال البتيم والأعيان المعدة للاستغلال.

ولكن إذا كانت المنافع ليست أموالا متقومة فكيف تجرى عليها التصرفات الشرعية التى أجيزت استحسانًا، إذ كيف تجرى التصرفات الشرعية على معدوم، لاوجود له، وإن وجد فليفنى فى إبانه، لأنه لايخرج عن أنه كسب للشخص، وليس بموجود قائم بذاته، وقد أجاب عن هذا صاحب التلويح بأنها، وإن لم تعتبر مالكًا، لأن الملك لايقتضى الوجود كالمالية إذ هو القدرة على التصرفات الشرعية، ولاشك إن يثبت يرد على المنافع بإجماع الفقهاء، وهذا نص ما جاء فى التلويح: «والتحقيق أن المنفعة ملك لامال لأن الملك ما من شأنه أن يتصرف فيه بوصف الاختصاص، والمال ما من شأنه أن يدخر للانتفاع وقت الحاجة» ثم إن العين تقوم مقامها.

وقد انبنى على هذا الخلاف بين الشافعى والحنفية فى حقيقة المنافع، أهى مال أم غير مال، خلاف فى فروع كثيرة فى بعض مسائل الغصب والإجارة والإعارة نذكرها فى مواضعها إن شاء الله تعالى.

### القيمي والمثلي:

7 - القيمى نسبة إلى القيمة. والمثلى نسبة إلى المثل، ويطلق المثلى في الشريعة على الأموال المقدرة بالكيل والمقدرة بالوزن، والعدديات (١) المتقاربة التي لاتفاوت بين آحادها، أو بينها تفاوت لايعتد به في نظر التجار. ويمتاز المثلى بأن آحاده لاتفاوت بينها كما بينا. وصفقاته لايضرها التبعيض، فمن أراد أن يشترى مائة أردب قمحًا، بعشرين جنيهًا ومائة، لايضره أن يشتريها على صفقتين أو صفقة واحدة، لأن التجزئة لاتضير آحاد المكيلات والموزونات، ولاتختلف أسعارها في مجموعها.

<sup>(</sup>۱) خالف زفر فى اعتبار العددى مثليًا يضمن مثله عند الإتلاف. ولذا قال إن العددى تضمن قيمته بالإتلاف لامثله. واستدل على ذلك بأن العددى لم تثبت مماثلة آحاده بالنص. بـل تثبت بالاجتهاد، ولذا لايجرى فيه الربا بخلاف المكيل والموزون فيان المثلية بين آحاده ثبـتت بالنص. وإذا كان العددى كذلك تتـعذر معرفـة مثله قطعًا، فيصار إلى القيمة (راجع الزيلعي في باب الغصب).

والقيمى مالا يقدر بالكيل أو الوزن، وليس عدديًّا متقاربًا، فالـتفاوت بين آحاده تفاوت كبير يعتد به التجار كالحيوان وغيره، ومن القيمى الأشياء التى تعرف بالقياس، وهي المسماة بالمذروعات، وكانت هذه قيمية للتفاوت بين آحادها، ولأن التجزئة تضرها، فمن يريد أن يشترى أربع أذرعة من مقيس لايرضيه أن يشتريها مجزأة؛ لأن قيمتها وهي ذراع واحدة غير قيمتها في ضمن ثلاث أذرعة.

وقد عرف قدرى باشا فى «مرشد الحيران» المثلى بأنه «مايوجد له مثل فى المتجر بدون تفاوت يعتد به، ومنه العدديات التى لأيكون بين أفرادها تفاوت فى القيمة»، وعرف القيمى بأنه «ما لايوجد له مثل فى المتجر، أو يوجد لكن بتفاوت فى القيمة، ومنه المعدودات المتفاوتة التى بين أفرادها تفاوت فى القيمة» (١). وهذا التعريف لايخلو من تسامح، لأن أصناف الثياب لها مثيل فى الأسواق، ويعينها الوصف، بدليل جواز السلم فيها، ومع ذلك لاتعد من المثليات، بل تعد من القيميات، ولو كان وجود نظير فى السوق كافيًا لاعتبار المال مثليًا، فكانت هذه مثليات، لها نظير فى السوق اعتبره الشارع نظيرًا، ومع ذلك فهى قيمى (٢)، يضمن مثليات، لها نظير فى السوق اعتبره الشارع نظيرًا، ومع ذلك فهى قيمى (٢)، يضمن متلفه قيمته لامثله، وقد علل الفقهاء اعتبارها قيميًا (مع إمكان تقديرها بالوصف معرفة مالية أبعاضها.

والمثليات منها نقود، ومنها غير نقود، فالدنانير والدراهم من المثليات ومثلها الجنيهات والنقود الفضية في عصرنا الحاضر من المثليات، وهذا النوع يسمى ثمنًا، وغيره يسمى مثمنًا، والنقود تمتاز من بين سائر الأموال بأنها معايير ومقاييس يقاس بها مقدار مالية الأشياء، وما فيها مما يشبع حاجات الناس، فالدراهم والدنانير ليس

<sup>(</sup>۱) مادة ٣٠٥ من مرشد الحيران، ومثل هذا التعريف جاء في المجلة العدلية في المادتين ١٤٥ و ١٤٦. (٢) في فتح القدير، وحاشية الزيلعي، وفي النهاية في باب السلم الصريح بأن الثياب قيمية لامثلية بقيمتها، ولكن يجوز فيها السلم، لإمكان تعيينها بالوصف، ولوجود نظير لها في السوق. والثياب في أزمان الاجتهاد كانت تصنع بالأيدي لا بالآلة، فلم يكن التماثل بين آحادها وأجزائها تامًا، ولذا ضمنت بالقيمة. أما في هذا العصر وهي تصنع بالآلة والتماثل بين الآحاد تام يصح اعتبارها مثلية.

فيها نفع ذاتى قائم بها، لأنها لاتشبع حاجة ولكنها ذرائع ووسائل (١) ومقدرات للمالية في الأشياء المشبعة للحاجة.

ولأن النقود لاتشبع حاجة بنفسها، ولاتنفع بذاتها، بل تقاس بها مالية الأشياء كانت في عقود المعاوضات أثمانًا دائمًا، ولاتتعين في العقود بالتعيين (٢) بالإشارة، بل تعرف بالأوصاف، ويجب أداء ما يشتمل على هذه الأوصاف، فكانت ثابتة دينًا في الذمة، وإذا كان عقد المعاوضة نقدًا بنقد قال الفقهاء إنه بيع دين بدين، وسموه صرفًا وكان دينًا بدين، لأن كلا العوضين من طبيعته ألا يعين بالتعيين، بل يثبت بأوصافه في الذمة.

أما بقية المثليات، فقد تثبت بأوصافها، فتكون دينًا في الذمة، وقد تعين بالتعيين، فلاتكون دينًا في الذمة، بل تثبت بأعيانها، لا بأوصافها.

٧ ـ ومهما يكن من فرق بين النقود وسائر المثليات، فالمثليات كلها تمتاز عن القيميات بأنها تشبت دينًا في الذمة، إذ يمكن ثبوتها بأوصافها، أما القيميات فلاتثبت إلا بأعيانها، ولايمكن أن تثبت بأوصافها (٣).

ولكن ما الذمة التى تثبت فيها الديون ؟ قال الفقهاء إنها أمر معنوى فرضى جعلوه محلا لإثبات العهود والديون، ولذا عرفها صاحب البحر في أول كتاب البيع بأنها أمر شرعى مقدر في المحل يقبل الإلزام والالتزام (٤). وقال العز بن عبد السلام: هي معنى مقدر في المحل يصلح للإلزام والالتزام (٥). والتعريفان

<sup>(</sup>٥) راجع حاشية الأشباه والنظائر وحاشيته للحموى.



<sup>(</sup>۱) ولكن بمرور الأجيال، وبما تعطيه لأصحابها من سلطان صارت هى غرضًا مطلوبًا وهدفًا مقصودًا، وصار كثير من الناس يجد لذاذة نفسية فى ادخارها وجمعها، وصارت كأن وجودها بين يديه يشبع حاجة ، ورغبة مستكنة، وسبحان مقلب القلوب!!

<sup>(</sup>٢) يستثنى من ذلك بعض العقود، ومن ذلك الوديعة، والقرض (راجع أصول فخر الإسلام للبزدوي).

<sup>(</sup>٣) أرى أنه يقرب من المثليات في هذا المعنى المذروعات التي يجوز فيها السلم، لأنها بصحة السلم فيها تصير دينًا في الذمة، ولهذا كانت شبيهة بالمثلى في هذا المعنى، وإن لم تكن مثلبًّا في نظر الفقهاء في الجملة وفي كل الأحوال، بل قد تكون مثلبًّا في بعض الأحوال فقط.

<sup>(</sup>٤) والذمة المالية في القانون هي مجموع ما للشخص وما عليه من حقوق والتزامات مالية فهي تتكون من عنصرين : عنصر إيجابي، وهو مجموع الحقوق، وعنصر سلبي، وهو مجموع الالتزامات (راجع علم أصول القانون لأستاذنا السنهوري بك) وهذا التعريف في جملته قريب من تعريف علماء الشريعة.

متقاربان في الألفاظ والمعاني، ومرماهما أن الذمة ليست سوى أمر معنوى فرضه الفقهاء لتحمل الواجبات، ولزوم أدائها (١).

^ وليست التفرقة بين القيميات والمثليات مقصورة على أن هذه تثبت دينًا في الذمة وتلك لاتشبت، بل من الفروق بينهما أن القيمي يضمن بقيمته والمثلى يضمن بمثله، فإذا تعدى شخص على مال غيره فأتلفه، فإن كان مثليًا ضمن مثله، وإن كان قيميًّا ضمن قيمته، وذلك لأنه بالتعدى كان واجبًا أن يغرم للمعتدى عليه بما يرفع أثر الاعتداء، ويميط عنه أذى الإتلاف،وذلك يتحقق على وجهه الكامل إذا عوضه بمثله ما أمكن المثل، فإن تعذر عليه أن يدفع إليه المثل وجبت القيمة؛ لأنها المثل المالي القاصر. ولما كانت المثليات يمكن تعويضها بأمثالها كان الواجب عند التعدى عليها مثلها، أما القيميات فتجب قيمتها لتعذر وجود مثل لها من غير تفاوت كبير، فصرنا إلى المثل المالي وهو القيمة، وعلى هذا أكثر الفقهاء (٢).

وقال بعض من نفاة القياس، إنه عند التعدى تضمن القيمة مطلقًا لأن حق التعدى عليه متعلق بعين الشيء المتلف وماليته، وقد تعذر رد عينه لتلفها، فوجبت المالية وهي قيمة الشيء، إذ القيمة هي المعينة للمالية.

وقد لخصى هذا الموضوع الأزميرى في حاشيته على مرآة الأصول فقال: «إنما كان الضمان بالمثل كاملا. لأن الأصل في ضمان العدوان هو الضمان بالمثل في المثليات، لأن حق المستحق ثابت من كل وجه، فلا يصار إلى المثل المعنى فقط، وهو القيمة إلا عند الضرورة، ولا ضرورة ههنا لوجود المثل. وقال قوم من نفاة القياس: الواجب على الغاصب رد القيمة مطلقًا، لأن حق المالك في العين والمالية معًا، وقد تعذرت العين فتجب المالية، ومالية الشيء قيمته، واحتج عامة الفقهاء بقوله تعالى: ﴿فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم ﴿ البقرة و المتبادر هو المثل صورة ومعنى، لأن المقصود بالضمان هو الجبر، وذلك أتم في المثل» (٣).



<sup>(</sup>١) سنبين الذمة والاختلاف في شأنها عند الكلام في الأهلية.

 <sup>(</sup>۲) قال المالكية إذا أتلف شخص قيميًا لآخر عوضه بقيمى من جنسه قيمته تساوى قيمة المتلف تحقيقًا للمثلية ما أمكن.

<sup>(</sup>٣) حاشية الأزميري الجزء الأول في باب الأمر.

وإذا انصرم المثلى وانقطع من الأسواق كأن يكون عدديًا، وانقطعت موارده في الأسواق لعارض حرب أو نحوه، وجبت قيمته، لأن التعويض بالمثل، وهو الأداء الكامل، تعذر فيتحول إلى القاصر، لأنه الممكن ولاتكليف أكثر مما في دائرة الإمكان (١).

هذا وبين المثلى والقيمى الفوارق كبيرة فى أحكام كثير من العقود كالقسمة والبيع وغيرهما. ففى القسمة القيمى لايقبل القسمة جبراً والمثلى يقبلها. وفى البيع المثلى يكون ثمنًا ومحلا للسلم. والقيمى لايكون كذلك.

9 - ولقد وجدنا في ثنايا مواد القانون المدنى أحكاما للأشياء المقدرة بالكيل أو الوزن أو الذرع، وأكثر ما تكون تلك الأحكام في البيوع، وأخص ما تمتاز به تلك المقدرات في القانون المدنى أنها تجرى فيها المقاصة.

وقد تعرض الأستاذ الدكتور السنهورى بك فى كتابه أصول القوانين لهذا التقسيم فقال: «القيمى مالا تتعدد آحاده. مثل منزل وفرس معين، ويتعين بالتسمية أو الوصف. والمثلى ما تعددت آحاده وقام بعضها مقام البعض الآخر مثل الغلال والقطن والثياب والبيض، ويتعين إما بالكيل كالغلال، أو بالوزن كالقطن أو بالذرع كالثياب، أو بالعدد كالبيض.

وثمرة التقسيم تظهر في وجوه مختلفة منها: (١) المقاصة؛ فإنها لاتكون إلا في المثلى. (٢) وهلاك المثليات يكون على المشترى بعد التعيين، ولو قبل التسليم، أما هلاك القيميات فلايكون على المشترى إلا بعد التسليم (٢).

• ١ ـ العقار والمنقول: تنقسم الأموال في الشريعة إلى عقار ومنقول، فالعقار ما لايمكن نقله وتحويله، ولو بتغيير صورته كالبناء والغراس؛ ولذلك قرر الفقهاء أن العقار لايشمل إلا الأرضين (٣)،

<sup>(</sup>٣) راجع فتح القدير في الوقف الجزء الخامس.



<sup>(</sup>١) قد اختلف فقهاء الحنفية أتعتبر قيمة المثلى المنصرم يوم وجب فى الذمة أم يوم انقطاعه عن الأسواق أم يوم الخصومة للحكم بالضمان والانقطاع. قال الأول أبو يوسف وقال الثانى محمد وقال الثالث أبو حنيفة، ولكل وجهة.

 <sup>(</sup>٢) هذا ماذكره الأستاذ الكبير، والجزء الأول من ثمرات التقسيم لاخلاف عليه، والثانى موضع نظر وتحقيق.
 فليراجع في مصادره.

سواء أكانت أراضى للزراعة أم كانت للبناء أم لغير ذلك، ويشمل المنقول ما عدا ذلك من الأموال، غير أن من أنواع المنقول ما يأخذ حكم العقار تبعًا له وهو البناء والغراس، فهما يدخلان في العقار تبعًا في بعض العقود والتصرفات الشرعية، لأنهما متصلان به اتصال قرار وثبات، ولاحاجة إلى النص عليهما، لإدخالهما في ضمن ما يشمله العقد.

وفى مذهب مالك رضى الله عنه: العقار يشمل الغراس ويسمل البناء؛ لأنهما متصلان بالأرض اتصال قرار (١)، ولأنهما ثابتان غير قابلين للانتقال وهما على شكلهما، بل تتغير حالهما فيتحول الغراس إلى أحطاب، والبناء إلى أنقاض، وهذا الثبات يكفى في اعتبارهما عقارًا كالأرض.

ومذهب مالك قريب مما جاء به القانون المدنى الأهلى والمختلط والفرنسى وهذا نص ما جاء بالقانون الأهلى فى مواده الأولى والثانية والثالثة : (١) تنقسم الأموال إلى ثابتة ومنقولة. (٢) الأموال الثابتة هى الحائزة لصفة الاستقرار سواء كان ذلك من أصل خلقتها، أو بصنع صانع. بحيث لايمكن نقلها بدون أن يعتريها خلل أو تلف، وكذلك الحقوق العينية المتعلقة بتلك الأموال. (٣) وما عدا ذلك من الأموال يعد منقولا».

وترى من هذا أن القانون المدنى يتقارب جداً فى نظره إلى حقيقة العقار والمنقول من مذهب مالك، وأن القانون يتوسع فى معنى العقار وحقوقه أكثر مما يتسع له مذهب ذلك الإمام رضى الله عنه، وسنشير إلى ذلك فيما يأتى من آثار هذا التقسيم فى الشريعة والقانون.

1 - وقد كان لتقسيم الأموال إلى عقارات ومنقولات آثار في الأحكام كثيرة، جعلت لكل قسم أحكامًا تختص به، وتصرفات ترد عليه دون الآخر، فالعقار يرد عليه من التصرفات مالا يرد على المنقول، ولبعض العقود فيه آثار ليست في المنقولات، نذكر من ذلك أمثلة:



<sup>(</sup>١) راجع الشرح الكبير في باب الشفعة.

(أ) فالشفعة مثلا لاتثبت أثرًا للبيع إلا في العقار، ولاتثبت في المنقول إلا إذا دخل في العقار تبعا، وإلا في حق العلو مع حق السفل والعكس. ولم تشبت الشفعة في المنقول في غير هذه الأحوال عند الإمام مالك رضى الله عنه، فيقد أثبتها في السفن<sup>(۱)</sup> والثمار المتصلة بالأشجار. وروى عنه مع الخلاف فيه الشفعة في إجارة الأراضى الزراعية ودور السكنى والمساقاة (۲).

ومهما يكن من أمر هذه الأقوال في ذلك المذهب، فالجمهور من الفقهاء على أن الشفعة لاتكون إلا في العقار على وجه العموم، والمنقول في بعض أحوال قللة جدًا.

(ب) أن العقار يصح وقف بإجماع الفقهاء الذين أفتوا بجواز الأوقاف ولزومها. أما المنقول فلايصح وقفه إلا تبعًا للعقار أو يكون قد ورد بصحة وقفه أثر، أو يكون قد جرى به عرف مشهور على ما أفتى به الإمام محمد رضى الله عنه.

هذا كله في مذهب الحنفية، أما مذهب غيرهم من الأئمة، فقد أجازوا في الجملة وقف المنقول، وإن اختلفوا فيما بينهم، ما بين مضيق وموسع.

(ج) العقار إذا كان مبيعًا صح التصرف فيه قبل قبضه عند الإمام أبى حنيفة وأبى يوسف رضى الله عنهما وخالفهما محمد والشافعى رضى الله عنهما، ومنعا التصرف فيه قبل القبض؛ وأما المنقول فلا يجوز التصرف فيه قبل قبضه، حتى على مذهب الإمام وصاحبه، لأنه قبل القبض على خطر الهلاك، وإذا هلك بطل البيع الذى كان أساسًا لذلك التصرف، فكان هذا التصرف محتملا للبطلان، فكان من الاحتياط الانتظار إلى حين القبض، صونًا للعقود عن البطلان وإبعادًا للتصرفات عن احتمال الإلغاء.

<sup>(</sup>١) قد أثبتها بعض الفقهاء في الشركة في كل شيء ما عدا المكيل والموزون، وقد ذكر هذا القول في بداية المجتهد ونهاية المبتدئ فقد جاء فيه : «وحكى عن قوم أن الشفعة في كل شيء ما عدا المكيل والموزون». (٢) راجع بداية المجتهد ونهاية المبتدئ.

- (د) عند بيع القاضى أموال المدين (على قول من يجيز ذلك البيع من الأئمة) يبتدأ فى البيع بالمنقول، فإن لم يف بالدين ينتقل إلى العقار، ويبتدأ من المنقول بما يخشى عليه التلف ثم بما يكون معدًا للربح والكسب كعروض التجارة. ثم يكون البيع فى سائر المنقولات.
- (هـ) ليس للوصى بيع عقار المحجور عليه لصغر أو عته أو سفه أو جنون إلا عند وجود حاجة دافعة كإيفاء دين، أو لمصلحة راجحة، أو اضطرار كنزع الملك في سبيل المنافع العامة (١)، وأما المنقول فبيعه سائغ من غير قيد إلا قيدًا واحدًا، وهو أن يكون للنظر والمصلحة، وقد وكل الأمر في ذلك إلى نظر الوصى وحسن تقديره.
- (و) وحقوق الارتفاق والجوار لاتتعلق بالمنقول، بل تتعلق بالعقار على ما سنبين إن شاء الله تعالى.
- ۱۲ ـ وقد كان لتقسيم الأموال إلى ثابتة ومنقولة آثار في القانون المدنى واسعة النطاق، نذكر منها قليلا:
- (۱) فالعقار من حيث انتقال الملكية لاينتقل إلا بالتسجيل، بينما المنقول لايحتاج في نقل ملكيته سواء أكان بهبة أو بيع إلى تسجيل.
- (٢) والعقار لاتثبت بوضع اليد عليه بسند وبحسن نية ـ الملكية فيه إلا بعد مضى خـمس سنوات بينما المنقول تشبت الملكية فيه بوضع اليد في الحال إلا في حالة السرقة أو الضياع (٢).
- (٣) والرهن التأميني وحق الاختصاص لايكونان إلا في العقار ولا يكونان في المنقول (٣).
- (٤) ومن جهة قانون المرافعات نرى ثمة تفرقة بين العقار والمنقول، فإذا كان موضوع النزاع عقاراً أو أمراً متعلقاً به كانت المحكمة المختصة هي المحكمة التي في

<sup>(</sup>١) راجع كتاب المعاملات لأستاذنا الجليل الأستاذ الشيخ أحمد إبراهيم بك.

<sup>(</sup>٢) مادةً ٧٦ و ٨٦ راجع في هذا كتاب الأموال للأستاذ الكبير الدكتور محمد كامل مرسى بك.

<sup>(</sup>٣) راجع كتاب الأموال.

دائرتها ذلك العـقار، أما في المنـقول فمكانه لايعـين الاختصـاص. ودعاوى رفع التعرض واسترداد الحيازة، ووقف العمل الجديد تتعلق بالعقار دون المنقول (١).

وثمة ثمرات كثيرة لتقسيم الأموال إلى عقار ومنقول، نكتفى بما ذكرناه ليكون دليلا على ما لم نذكره.

۱۳ ـ هذه وغيرها من ثمرات التقسيم إلى عقار ومنقول فى القانون، غير أن العقار فى القانون أعم وأشمل منه فى الشريعة، ويلحق به فى أحكامه فى القانون ما لايلحق فى نظر الشريعة. فالعقار فى القانون يشمل:

(أ) الأموال الثابتة بطبيعتها، وهي الأراضي كالبرك والمستنقعات والمعادن قبل استخراجها، والأحجار قبل قطعها، ومن هذا القسم الأشجار المغروسة التي لم تنفصل عن الأرض (٢)، والنبات «ويشترط في النبات المعتبر ثابتًا أن تمتد جذوره في الأرض فلا يعتبر مالا ثابتا النبات الذي ينمو في الأوعية، ويعتبر النبات عقارًا بين بطبيعته، وإن كان زرعه في الأرض مؤقتًا. ولافرق في اعتبار النبات عقارًا بين كون الزارع هو مالك الأرض أو مستأجرها»(٣) وإذا قطع النبات انفصلت عنه صفة الثبات، وصار منقولا.

(ب) المال الذي ينال صفة الشابت بصنع الإنسان، وهو كل منقول جعله الإنسان بصفة ثابتة أو مزجه بالأرض حتى صار متصلا بها، فيتحول بهذا الصنع إلى عقار، ومن ذلك الطواحين والسواقي، ومجارى المياه (٤).

(جـ) الحقوق المتعلقة بالعقار مباشرة كالرهن والامتياز والارتفاق والحيازة والاستعمال السكني (٥).

(د) ما يلحق بالأموال الثابتة من كل منقول خصص لخدمة العقار، ويشمل هذا القسم نوعين أحدهما الماشية وآلات الزراعة المخصصة بها المملوكة لصاحب

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الأموال للأستاذ كامل مرسى.

<sup>(</sup>٢) راجع شرح القانون المدنى للمرحوم فتحى زغلول باشا.

<sup>(</sup>٣) راجع كتاب الأموال للأستاذ عبد الجليل كامل مرسى باشا.

<sup>(</sup>٤) شرح القانون المدنى.

<sup>(</sup>٥) شرح القانون المدنى.

الأرض، وثانيهما آلات المعامل إن كانت ملكًا لصاحب المعمل، وهذه المنقولات لاتلحق بالعقار إلا في حال واحدة وهي حال الحجز عليها، فإنه لايجوز الحجز عليها منفردة عن العقار المخصصة له(١).

\$ 1 - هذا سرد موجز لما تشكله كلمة العقار في القانون، وما يلحق به. وإذا كان لنا أن نبدى رأينا في القانون والشريعة بالنسبة للعقار والمنقول، ونوازن بينهما في هذا، فلاشك أنا نرى رأى القانونيين في اعتبار كل مال يصير ثابتًا بصنع الإنسان، ويمزج بالأرض مزجًا يعطيه صفة القرار والثبات ـ من نوع العقار، لا من نوع المنقول، وذلك هو نظر المالكية فهم يعتبرون كل ما يتصل بالأرض اتصال قرار وثبات كالبناء والغراس من العقار، ويعطونه كل أحكامه.

### العلاقة بين الإنسان والمال

• أ - ذكرنا أن المال لا يعتبر مالا إلا بتمول الناس له؛ لذلك كانت علاقته بالإنسان هي التي تعطيه خواصه المالية والشرعية. ولقد قرر الشارع الإسلامي تلك العلاقة، ورتب عليها ثمراتها ونتائجها، وتلك العلاقة المقررة في الإسلام ككل الشرائع هي الملك، وهو معنى نسبى يفرض لتعيين النسبة بين المال والإنسان، كالأبوة والبنوة، والتقدم والتأخر، فكل هذه أمور نسبية لتعيين النسب بين الأشياء والأشخاص، فالأبوة والبنوة لتعيين النسبة بين الإنسان ومن نشأ منه، وكذلك الملك هو معين للنسبة بين الإنسان مالك والمال مملوك.

وقد عرف الفقهاء الملك بتعريفات كثيرة تتقارب في مرماها، وإن اختلفت في مبناها؛ فعرفه كمال الدين بن الهمام في فتح القدير بأنه القدرة على التصرف ابتداء إلا لمانع. ومعنى هذا المتعريف الموجز أن الملك قدرة الشخص التي لايستمدها من غيره على التصرف إلا لمانع يمنعه من التصرفات، قالذي يملك التصرف بالنيابة من غيره في شيء لايعتبر مالكًا؛ لأنه لايقدر على العصرف ابتداء

<sup>(</sup>١) شرح القانون المدنى.

ومن ذات نفسه، بل يقدر عليه بقدرة غيره، ومن ملك التصرف ولكن أهليته للتصرفات ليست كاملة، أو معدومة، يعتبر مالكًا، وإن حرم من التصرفات لذلك المانع العارض، لأن العبرة في وجود الملك بوجود القدرة الأصلية المسوغة للتصرف عند الخلو من الموانع الناشئة من فقد الأهلية أو نقصانها.

وعرف المقدسى فى الحاوى الملك بأنه الاختصاص الحاجز؛ ومعنى ذلك التعريف أن الملك هو الاختصاص بالشىء المانع لغيره من الانتفاع به و التصرف فيه إلا عن طريقه وبسببه، وهذا التعريف لو اتصل بالأول، وكمل أحدهما الآخر لنتج عنهما تعريف قويم، لأن الاختصاص آثاره ثابتة فى القدرة على التصرف ابتداء، فالتعريف الذى نكونه من الاثنين يكون هكذا: الملك هو الاختصاص بالأشياء الحاجز للغير عنها شرعًا، الذى به تكون القدرة على التصرف فى الأشياء ابتداء إلا لمانع يتعلق بأهلية الشخص.

17 \_ وقد وجدنا تعريفًا قيمًا للملك في كتب المالكية نذكره تتميمًا للمقام، وتوضيحًا للمراد، فقد جاء في كتاب الفروق للقرافي وحاشيته ومهذبه «إن الملك هو تمكن الإنسان شرعًا بنفسه أو بنيابة عنه من الانتفاع بالعين ، ومن أخذ العوض، أو تمكنه من الانتفاع خاصة».

وهذا تعريف واضح، فهو يبين أن الملك هو التمكن من الانتفاع، ولكن ذلك التمكن لايكون إلا بسلطان من الشارع، فالشارع في الحقيقة هو الذي أعطى الإنسان الملك بترتيب على السبب الشرعي، ولذا جاء في بعض التعريفات «أن الملك حكم شرعي، مقدر في العين أو المنفعة يقتضي تمكين من يضاف إليه من انتفاعه بالشيء وأخذ العوض عنه»(١).

وهذا المعنى، وهو أن الملكية لاتثبت إلا بإثبات الشارع وتقريره أمر متفق عليه بين فقهاء الإسلام؛ لأن الحقوق كلها، ومنها حق الملكية لاتثبت إلا بإثبات الشارع لها، وتقريره لأسبابها، فالحق ليس ناشئًا عن طبائع الأشياء ولكنه ناشئ عن إذن الشارع، وجعله السبب منتجًا لمسببه شرعًا(٢).

<sup>(1)</sup> الفَروق للقرافي : الفرق المتمم للثمانين بعد المائة.

<sup>(</sup>٢) راجع ما كتبه أستاذنا الشيخ أحمد إبراهيم بك في هذا المقام في مجلة القانون والاقتصاد السنة السادسة.

وهذه التعريفات مهما تختلف عباراتها كلها ترمى إلى معنى واحد، هو أن الملك أو الملكية هو العلاقة التى أقرها الشارع بين الإنسان والمال، وجعله مختصًا به بحيث يتمكن من الانتفاع به بكل الطرق السائغة له شرعًا، وفي الحدود التي بينها الشرع الحكيم.

١٧ ـ ولانريد أن نترك هذا المقام من غير أن نتصدى لنقطة أثارها بعض فقهاء المالكية في فلسفة الملك هي : أيرد الملك على الأعيان، أم يرد على المنافع فقط، ويعنون بذلك : أمن ملك عينًا يملك ماهيتها وذاتها ومنفعتها أم يملك منفعتها فقط، أما الذات فليست تحت سلطان الإنسان، ولاتقع في مكنته. الظاهر الذي يرى بادى الرأى أن الملك يقع على الأعيان إذا كانت الأسباب الشرعية للملك تقتضى امتلاك العين، ويقع على المنافع إذا كانت الأسباب الشرعية تقصره عليها. ولكن فقهاء المالكية اختلفوا في ذلك، ففريق منهم قالوا: إن الملك ومعناه القدرة على التصرف لايتجاوز المنافع ويعدوها إلى جواهر الأشياء وذواتها، لأن التصصرف لايقع على الذوات. ولكن يقع على المنافع وعلى أعسراض الذات وأحوالها، فلايمس جوهرها وماهيتها، لأن التصرف على ماهيتها يكون بالإحياء أو بالإفناء، وذلك ليس في قدرة الإنسان، إنما التصرف الذي في قدرة الإنسان هو ما حصر في دائرة المنافع وانتقال العين من يد إلى يد ، وتلك لاتمس الذات في شيء من المساس. ويفرقون بين الأسباب التي تبيح الانتفاع فقط، والأسباب التي تعطى القدرة على التصرفات كلها، بأن هذه كالبيع والهبة ونحوها تعطى القدرة على منافع العين إلى غير زمن محدد لاتلزم برد العين، وأما الأخرى كالإجارة والإعارة والوصية بالمنافع فإنها تعطى ملك المنافع إلى زمن محدد طال أو قيصر وبعدها ترد الأعيان إلى مالكي المنفعة ملكًا مطلقًا، وكأن المرمي في هذا أن أسباب الملك إما أن تعطى ملك المنافع مطلقًا غير مقيد، فتكون بيعًا أو هبة أو ميراثًا. وإما أن تعطيه مقيدًا بزمن، وترد العين بعده. ويسمى التصرف إجارة أو إعارة أو وصية بالمنافع .

والحنفية (كما تدل على ذلك ظواهر عبارات الكتاب والفقهاء) على أن الملك يقع على العين في التمليكات المطلقة، ويقع على المنفعة في العقود التي تفيد



ملكية المنفعة فقط، وليست ثمة حاجة إلى الفلسفة التي أثارها المازري من فقهاء المالكية؛ لأن ذلك كله أمور فرضية ولاجداء في هذا الخلاف.

#### قابلية الأموال للملك والتمليك:

1/ - الأموال بطبيعتها قابلة للملك والتمليك، لأنهما الثمرة الأولى لاعتبار الأشياء أموالا، والنتيجة الطبيعية للإحراز الذى هو من خواص المال غير المباح كان المميزة له عما عداه من الأشياء، وأن الإحراز بمعناه الدقيق إن طرأ على المباح كان هو الاختصاص الحاجز المانع لغير المحرز من الانتفاع، وقد علمت مما سبق أن المقدسي يعرف الملك بأنه هو هذا الاختصاص؛ فإذا كان الإحراز والملك هي ذلك التلازم غير المباح وصفاته الملازمة له، وكانت العلاقة بين الإحراز والملك هي ذلك التلازم كان علينا أن نقول حتمًا إن المال قابل للملك بطبيعته وذاته. وخاصته. غير أنه قد يعرض لبعض الأموال ما يجعلها مخصصة لجهة من جهات الانتفاع، فيمتنع ورود التصرفات التي تثبت الملكية لآحاد الناس عليها، وتصير بذلك التخصيص غير الأموال : أحدهما ما خصص للمنافع العامة كالأماكن المعدة لحفظ البلاد وحمايتها الأموال : أحدهما ما خصص للمنافع العامة كالأماكن المعدة لحفظ البلاد وحمايتها عامة الناس. فهذه الأموال لاتقبل التمليك مطلقًا ما دامت مخصصة لمنفعة عامة الكافة (ال. فإن زالت عنها تلك الصفة عادت إلى حالها الأصلية وهي قابليتها للملك والتمليك بإطلاق.

(ثانيه ما) أموال تقبل التمليك في بعض الأحوال وذلك عند وجود مسوغ شرعى من ضرورة ملجئة للتمليك، أو حاجة ماسة دافعة إليه، أو مصلحة راجحة، وتلك الأموال هي العقارات الموقوفة وأموال بيت المال فإن كليهما لايسوغ تمليكه إلا في الأحوال التي ذكرنا على ما هو مبين في مواضعه في كتب الفقه.

وغير هذين النوعين من الأموال قابل للملك والتمليك بإطلاق من تقييد.

<sup>(</sup>١) راجع مرشد الحيران وكتاب المعاملات المالية لأستاذنا الجليل الشيخ أحمد إبراهيم بك والفروق للقرافى.

#### الملكية التامة والناقصة:

19 ـ الملك التام هو الملك الواقع على ذات العين ومنافعها.

(۱) وهو يعطى المالك حق التصرف في العين ومنافعها بكل التصرفات السائغة شرعًا من بيع وهبة وإجارة وإعارة ووصية ووقف، وغير ذلك من التصرفات التي تسيغها الشريعة الإسلامية، ولاتتنافى في أحكامها مع مبادئها وقواعدها.

(٢) ويعطيه أيضًا حق الانتفاع كاملا غير مقيد بوجه من وجوه الانتفاع، ولابزمن، ولابحال ولابمكان، فهو يستغل العين ويستعملها من غير قيد ولاشرط؛ لأنه لاسلطان في العين ولا منفعتها لأحد سواه. ولاقيد يقيد الانتفاع إلا قيد واحد وهو ألا يكون الانتفاع محرمًا دينًا وشرعًا، بأن يكون قد ورد فيه نهى عن صاحب الشرع الشريف، والدين الحنيف.

(٣) والملك التام ليس له زمن محدد ، ووقت معلوم ينتهى عنده ، بل إنه لايقبل التقييد بالزمان ، ولايقبل التقييد بالشروط؛ فهو إذن مطلق لايقيد بزمان ولامكان ولاشرط، ولذلك كانت العقود التى تفيد التمليك ملكًا تامًا لاتقبل تقييد الملك ، وكل شرط فيه تقييد له يكون منافيا لمقتضاها ، غير ملائم لمعناها ، ولاينتهى الملك التام إلا بانتقاله لغيره بتصرف شرعى ناقل للملك ، أو بالميراث ، أو تهلك العين الواقع عليها الملك .

(٤) والمالك ملكًا تامًّا إذا أتلف العين المملوكة له لايضمن مثلها، ولاقيمتها؛ لأنه لافائدة من هذا الضمان؛ إذ إنه إن ضمن يضمن لنفسه، فكأن يده اليمنى تعطى يده اليسرى، وذلك لامعنى له؛ لأنه لايقع في هذه الحال غرم ولاغارم، وليس معنى ذلك أنه يعفى من كل تبعة لإتلافه، بل إنه مسئول دينًا عما أضاع، وقد يستحق التعزير على عمله، وقد يؤدى عمله إلى إثبات سفهه أو نقصان عقله، فيمنع من التصرف في ماله، ويتولاه عنه غيره. هذه الأمور الأربعة هي من خواص الملك التام، نكتفى في ذكرها بالإيجاز بدل الإطناب.



• ٢ - والملك الناقص هو ملك أحد الأمرين لايعدوه، ملك الرقبة وحدها من غير منافعها، أو ملك المنفعة وحدها من غير الرقبة، فهو واقع إما على الرقبة وحدها.

وملك الرقبة وحدها من غير ملك المنفعة يثبت في صورتين، كلتاهما في الوصية :

(الصورة الأولى): إذا أوصى المالك بمنفعة عين لشخص بعد موته سواء أكان ذلك لأمد معلوم له نهاية معلومة، أم مدة حياة الموصى له، فإنه فى مدة حياة الموصى له أو مدة انتفاعه المعينة يكون هو مالكا للمنفعة، وليس للورثة إلا الرقبة وحدها.

(الصورة الثانية): إذا أوصى المالك لشخص بمنفعة العين، ولآخر برقبتها، فإن الموصى له بالرقبة يكون مالكًا للرقبة وحدها، في مدة انتفاع الموصى له بالمنفعة سواء أكانت لها نهاية معلومة أم تنتهى بالموت.

وفى هاتين الصورتين يكون ملك الرقبة مؤقتًا محدودًا بملكية الآخر للمنفعة، فإذا انتهى ملك المنفعة إما بموته أو بانتهاء مدتها عادت المنفعة إلى مالك الرقبة؛ وتصير المنافع والرقبة ملكا لصاحب الرقبة، فيصير ملكه ملكًا تامًّا؛ وإذن فملكية الرقبة تنتهى دائمًا بملك تام.

الرقبة، وذلك جائز في ملك الرقبة وحدها هو جواز الوصية بالمنافع منفردة عن الرقبة، وذلك جائز في مذهب أبي حنيفة وأصحابه وأكثر الأئمة، وخالف فيه ابن أبي ليلي، فهو لايجيز الوصية بالمنافع منفصلة عن أعيانها، واستدل على ذلك بدليلين \_ أحدهما \_ أن الوصية بالمنافع وصية بما يصير ملك الوارث؛ لأن الوصية عقد لايظهر أثره إلا بعد موت الموصى. وبعد موته تصير الرقبة ملك الورثة والمنفعة تابعة للرقبة ملازمة لها؛ لاتنفصل عنها، فمن ملك الرقبة ملكها، فإذا وصى بها الإنسان كان ذلك إيصاء بشيء هو في ملك وارثه عند تنفيذ الوصية، وتقرير حكمها، وظهور أثرها، وذلك لايجوز في الشريعة.

ثانيها الوصية بالمنافع لاتجوز إلا على اعتبار أنها تشبه الإعارة لأن كلتيهما تمليك للمنافع بغير عوض، فالمسوغ الوحيد لإجازتها هو هذا التشابه وهو مسوغ يؤدى إلى بطلان الوصية بالمنافع، ويأتى عليها بالنقض، فإن الإعارة تبطل بموت المعير. ولاتثبت بعد موته ساعة من زمان، وإذن فهذا المسوغ لايصح أن يكون مجيزًا للوصية بالمنافع، ولايستطيع أحد أن يفرض مسوعًا سواه (١).

وقد استدل الحنفية وغيرهم على جواز الوصية بالمنافع منفردة عن الرقبة بأن المنافع يعقد عليها في عقود الإجارة والإعارة وغيرهما، ولاشك أن الوصية أوسع قبولا، ولذا صح أن يكون المعقود عليه فيها غير موجود عند العقد، وصح العقد فيها مع التعليق والإضافة، فإذا جاز أن تكون المنافع محلا للعقد في العقود الضيقة النطاق التي يبطلها التعليق فبالأولى تجوز في الوصية، وهي من أوسع العقود شمولا، وأكثرها قبولا للشروط.

وردوا دليل ابن أبى ليلى بأن الوصية بالمنافع تجعلها ملكاً مقصوداً، فإذا مات الموصى تصل إلى الموصى له فى الوقت الذى تصل فيه الرقبة إلى الوارث؛ لأن كلتيهما تنال الملك بالخلافة عن المورث، فتصل الرقبة إلى الوارث منفصلة عن منافعها، ولايوجد ما يحد إرادة الموصى فى الوصية؛ لأنه مادام يملك الوصية بثلث ما يملك، فله الوصية بالمنافع وحدها أو بها مع العين، ولادليل على التقييد والمنع، بل إنه مادام يملك الوصية بالمنافع والذوات ... فبالأولى يملك الوصية بأحدهما، فإذا أفرد المنافع بالوصية فقد فعل ما هو من ولايته.

وردوا الدليل الثانى بأن الوصية بالمنافع شابهت الإعارة فى أن كلتيهما تمليك بغير عوض، فكان ذلك مسوعًا لجواز هذا النوع من الوصايا لهذا المعنى الجامع بينه وبين الإعارة، وليس معنى ذلك أن يكونا متشابهين من كل الوجوه وإلا كانا عقدًا واحدًا، فلابد إذن أن يختلفا فى بعض مشخصاتهما، فالوصية تكون بعد الموت، والعارية تكون حال الحياة. وليس كون الوصية بعد الموت بمانع أن يسرى عليها الجواز الذى سرى على العارية المشابهة لها، لأن للإنسان أن يتصرف فى ثلث ما يملك بعد الوفاة.



<sup>(</sup>١) راجع في هذا البدائع الجزء السابع.

هذه أدلة الفريقين سقناها توضيحًا للفكرة، وتثبيتًا لها، ولكى يكون القارئ على إلمام بلب الفقه ومعناه؛ فلب الفقه الاستدلال ورد الفروع إلى أصولها.

٧٢ ـ وملك الانتفاع وحده من غير ملك الرقبة يشمل نوعين من الحقوق: ملك المنفعة وحق الانتفاع، وقد عقدت كتب المالكية والشافعية فصلا للتفريق بين ملك المنفعة وحق الانتفاع، وأحسن ما قيل فيه ما قاله القرافي في كتابه الفروق، وخلاصته أن حق الانتفاع هو الإذن للشخص في أن يباشر هو الانتفاع بنفسه فقط كالإذن في الجلوس في المدارس والمساجد، والأسواق، والبيات في المضايف ونحو ذلك، فلمن أذن له في ذلك أن ينتفع بنفسه فقط، ويمتنع في حقه أن يؤجر أو يعاوض بطريق من طرق المعاوضات أو يسكن غيره في بيت من دار الضيافة.

وتمليك المنفعة أن يكون لشخص الحق في أن يباشر الانتفاع هو بنفسه ويمكن غيره من الانتفاع بعوض كالإجارة، أو بغير عوض كالعارية. كمن استأجر دارًا فله أن يؤجرها لغيره أو يعيرها، وفي الجملة له أن يتصرف في هذه المنفعة تصرف الملاك في أملاكهم بالوجه الذي قيدت به أحكام العقد الذي استحقت بمقتضاه المنفعة.

وعلى ذلك نقول إن حق الانتفاع يشبت بأحد سببين (أحدهما) أن تكون الأعيان المنتفع بها مخصصة لمنفعة الكافة، ولايملكها واحد من الناس، كالأنهر والترع التي تشقها الدولة، والطرق غير المملوكة، وكذلك ما خصصته الدولة لمنفعة فريق من الناس لاحظت فيهم شروطًا يجب أن تتحقق، كالمدارس والمصحات وغير ذلك، فما يتعلق بهذه الأعيان من الحقوق إنما هو من قبيل حق الانتفاع لا من قبيل ملك المنفعة.

(ثانيهما) الإباحة (١) فإنها تعطى المباح له حق الانتفاع، ولاتعطيه ملك المنفعة، فليس له أن يملك المنفعة لغيره بعوض أو بغير عوض، كمن يخصص دارًا

<sup>(</sup>۱) الإباحة أن يأذن شخص فى الانتفاع بماله أو امتلاكه لا على وجه التعاقد، ولاشرط أن يكون المأذون له بالانتفاع أو الامتلاك معلومًا بشخصه أو اسمه، ومثال ذلك الضيافة العامـة والخاصة. ونثر النقود فى العرس (راجع هامش كتاب المعاملات الشرعية المالية لأستاذنا الجليل الشيخ أحمد إبراهيم بك).

له لإيواء من انقطع بهم الطريق، ولا مكان يأوون إليه، فإن المنتفعين بهذه الدار لهم حق الانتفاع فقط، إذ لايملكون أن يملكوا غيرهم منفعة بعوض أو بغير عوض.

۲۳ ـ أما ملك المنفعة فيستفاد بأسباب أربعة، وهي : الوقف، والوصية، والإجارة، والإعارة.

(أ) والإعارة لاتسيغ للمنتفع أن ينتفع بطريق الاستغلال بأن يؤجر العين لغيره، وينال الأجر، وذلك لأن من ملك المنافع بغير عوض لايصح أن يملكها غيره بعوض، ولأن الإعارة عقد لازم، والإجارة عقد لازم، فإذا ملك المستعير الإجارة إما أن نقول أن إجارته لازمة، وعلى ذلك تكون الإعارة أيضًا لازمة، لأنها مبنية عليها، وذلك تغيير لوصفها الشرعى وأثرها الذى اعتبره الشارع مقتضى لها، وإما أن تكون إجارة المستعير غير لازمة، لأنها بنيت على عقد غير لازم، وذلك أيضًا تغيير لوصف الإجارة الشرعى، ومقتضاها الذى جعله الشارع أثرًا لها، فالإجارة من المستعير إذن تؤدى حتمًا إلى أحد أمرين كلاهما غير موافق لوصف أحد العقدين ومقتضاه (١).

وهذا الحكم هو مذهب الحنفية والشافعي، وأما مذهب مالك رضى الله عنه فهو أن من استعار عينًا، فقد ملك منفعتها، وإذا ملك منفعتها فله الحرية والسلطة المطلقة في التصرف فيها في مدة العارية بشرط ألا يضر بالعين، وعلى ذلك يكون له أن يعير العين وأن يؤجرها(٢).

(ب) والإجارة تسوغ لمن ملك المنفعة بمقتضاها أن ينتفع بنفسه، وأن ينتفع بطريق الاستغلال، فله أن يؤجر العين، ويأخذ أجرتها بشرط ألا تكون المنفعة المعينة في العقد مما يختلف باختلاف المنتفعين، فإذا كانت مما يختلف باختلاف المنتفعين، ولم يجز المؤجر للمنتفع أن يؤجرها لغيره أو يعيرها، فليس له أن يؤجر

<sup>(</sup>٢) راجع الفروق للقرافى الجزء الأول، وقد جاء فى ته ذيب الفروق : «من شهدت له العادة فى العارية بمدة كانت له تلك المنفعة ملكًا على الإطلاق يتـصرف كما يشاء بجميع الأنواع السائغـة فى التصرف فى المنفعة فى تلك المدة، ويكون تمليك هذه المنفعة كتمليك الرقاب».



<sup>(</sup>١) راجع الأشباه والنظائر.

أو يعيسر، لأنه إن فعل يكون قد فعل غير المتفق عليه، وهو المنفعة المعلومة في العقد، ولاشك أن الإجارة لاتعطى من المنافع إلا النوع المتفق عليه، فتمليك المنفعة التي تختلف باختلاف المنتفعين من غير إجازة المالك سواء أكان بعوض أو بغير عوض \_ تمليك غير المتفق عليه أو تمليك مالا يملك، وذلك لايسوغ ولايجوز من غير إذن.

(ج) وأما الوقف والوصية فللمنتفع بسببها أن ينتفع بالاستغلال أو بالاستعمال إن نص عند إنشائهما على أن له أن ينتفع كيف شاء، وإن نص على واحد منهما دون الآخر كأن ينص على الاستعمال ، ويمنع النص على الآخر، والعكس، فليس له إلا ما نص عليه؛ لأن الشروط التي يذكرها الواقفون والموصون في الوقف أو الوصية هي التي تنظم طريق الانتفاع، وبمقتضاها يتمكن المنتفع منه، ولذا ورد على أقلام الفقهاء «شرط الواقف كنص الشارع» وذلك كلام سائع فيما أعطاه الشارع له من حقوق في الوقف، ومثل ذلك الوصية.

وإن نص على الاستغلال وسكت عن الاستعمال من غير إجازة أو منع، فقد اختلف فقهاء الحنفية، ففريق قال إنه يملك الاستعمال والاستغلال؛ لأن من ملك أن يملك المنفعة لغيره بغير عوض يملكها بالأولى لنفسه. وليس الاستغلال إلا بأن يملك المنافع لغيره بعوض. ولأنه لافرق بين استعماله واستعمال غيره. بل إن استعماله مظنة الرفق بالعين. والرعاية لها والمحافظة عليها.

وقال فريق آخر وهم الأكثرون عددًا إن من ملك الاستغلال لايملك الاستعمال ما دام لم ينص عليه؛ لأن المنتفع يستمد هذا الحق من نص الواقف أو الموصى. والذى نص عليه هو الاستغلال فقط، والاستغلال والاستعمال أمران متغايران، ووجهان من أوجه الانتفاع متباينان، فالنص على أحدهما لايقتضى إجازة الآخر.

ومثل النص على الاستخلال من غير نص على الاستعمال في الحكم الحال التي يطلق فيها الواقف أو الوصى فلايذكر استخلالا أو استعمالا، فإنه ينصرف الإطلاق إلى الاستغلال. وكأنه نص عليه من غير ذكر الآخر، وذلك مبنى على

قاعدة أصولية، وهي أن المطلق ينصرف إلى الفرد الكامل، وكأنه ذكره، ففي هذه الحال قد ذكر في الوصية والوقف الانتفاع مطلقًا من غير نص على أحد فردى الانتفاع وهما الاستعمال والاستغلال، ولاشك أن الاستغلال أكمل من الاستعمال؛ لأنه أوسع نطاقًا في التصرفات، فينصرف إطلاق الانتفاع إليه.

وإذا نص الواقف أو الموصى على الاستعمال فقط، ولم يتعرض للاستغلال بإجازة أو منع، فإن فقهاء الحنفية مجمعون على أنه لاينتفع إلا بطريق الاستعمال، ولايسوغ له الاستغلال؛ لأن من ملك حق الاستعمال بمقتضى الوقف أو الوصية قد ملكه بغير بدل فلايملكه من غير بدل؛ والاستغلال يقتضى ذلك، فهو إذن لايجوز، لأن الملك ببدل أقوى من الملك من غير بدل، ومن ملك الأضعف لايملك الأقوى.

الانتفاع للمستحق، ولايكون مملكًا للمنفعة، وإذن يكون للمنتفع أن ينتفع بنفسه فقط، وليس له أن يعير المنفعة لغيره فضلا عن أنه ليس له الاستغلال بوجه من الوجوه، وهذا نص ما جاء في الفروق للقرافي : "وإذا وقف وقفًا على أن يسكن أو على السكني ولم يزد على ذلك فظاهر اللفظ يقتضى أن الواقف إنما ملك الموقوف عليه الانتفاع بالسكني دون المنفعة، فليس له أن يؤجره غيره، ولايسكنه، وكذلك إذا صدرت صيغة تحتمل تمليك الانتفاع أو تمليك المنفعة، وشككنا في تناولها للمنفعة قصرنا الوقف على أدنى الرتب، وهي تمليك الانتفاع دون المنفعة، وأن قال في لفظ : "ينتفع بالعين الموقوفة بجميع أنواع الانتفاع"، فهذا تصريح بتمليك المنفعة. أو يحصل من القرائن ما يقوم مقام هذا التصريح من الأمور العادية أو الحالية، فإنا نقضى بمقتضى تلك القرائن، ومتى حصل الشك وجب القصر على أدنى الرتب؛ لأن الأصل بقاء الأملاك على ملك أربابها، والنقل والانتقال على خلاف الأصل، فمتى شككنا في رتب الانتقال حملناه على أدنى الرتب إبقاء للأصل، وعلى هذه القاعدة مسائل في المذهب»، وظاهر من هذه الرتب إبقاء للأصل، وعلى هذه القاعدة مسائل في المذهب»، وظاهر من هذه الرتب إبقاء للأصل، وعلى هذه القاعدة مسائل في المذهب»، وظاهر من هذه العبارات، وعموم الأصل الذي انبت عليه تكون أحكام الوصية كأحكام الوقف،

وخلاصة القول فى ذلك أن عبارة الواقف إن أفادت بنصها أو بالقرائس اللفظية الحالية أنها ملك المنفعة كان للمنتفع الاستعمال والاستغلال، وإن أفادت ملك الانتفاع كان له الاستعمال دون الاستغلال، وإن كانت العبارة تحتمل أحد الأمرين حملت على أدنى رتب الانتفاع، وهى حق الانتفاع فقط، فيكون له الاستعمال دون الاستغلال.

وفى مذهب الشافعى وأحمد بن حنبل رضى الله عنهما الوقف والوصية يملك المنتفع بسببهما المنفعة لاحق الانتفاع؛ إلا إذا نص على أن المنتفع له حق الانتفاع فقط أو دلت قرائن الأحوال على ذلك. كالانتفاع بالخانات والمصحات والمدارس الموقوفة، فإن المنتفع لايملك إلا حق الانتفاع، أما في غير هذه الأحوال في ملك المنتفع المنفعة سواء أكان الوقف أو الوصية للسكنى والاستعمال فقط أم للاستغلال فقط أم لهما، فمن ملك أحدهما على جهة الاختصاص ملك الآخر؛ لأن مقتضى الوقف أو الوصية في هذه الحال ملك المنفعة، لاحق الانتفاع، وملك المنفعة يعطى حق الاستعمال والاستغلال على ما هو مقرر.

### خواص ملك المنفعة وحق الانتفاع:

و ح - (١) للمنتفع في ملك المنفعة حق متعلق بالعين، ولكن العين ملك لغيره، وإنما استفاد هو ذلك الحق من مالك العين، ولذلك كان المنتفع مطالبًا بالمحافظة على العين المنتفع بها محافظته على ماله، لكى يعيدها إلى مالكها صحيحة سليمة، وإذا هلكت بفعله أو بتقصيره في المحافظة عليها كان ضامنًا لصاحبها بقيمتها إن كانت قيمية ومثلها إن كانت مثلية، ولايضمن إن هلكت من غير تعد أو تقصير في المحافظة عليها.

(٢) وملك المنفعة يقبل التقييد بالشروط في أوجه الانتفاع، وفي زمان الانتفاع وفي مكانه، وهو يخالف بذلك الملك التام؛ فإنه لايقبل التقييد بالشرط على ما أسلفناه من القول.

(٣) وملك المنفعة لايورث ، بل ينتهى بوفاة المالك، ولاينتقل لورثته وهو بذلك يخالف الملك التام وملك الرقبة فإنهما يورثان، وينتقلان بالخلافة إلى الوارث، وخالف في ذلك الشافعي فقال إن ملك المنفعة يورث.

#### ضمان العين المنتفع بها:

٢٦ ـ للانتفاع بالعين حالان: (إحداهما) ألا يمكن الانتفاع بها مع بقاء عينها، بل الانتفاع بها باستهلاكها، وذلك يكون في إعارة بعض المثليات فإن الانتفاع بها يكون باستهلاكها غالبًا، ففي هذه الحال لاترد ذات العين المنتفع بها بل يرد مثلها، ويكون عقد العارية في هذه الحال عقد قرض.

(ثانيهما) أن يكون الانتفاع بالعين مع بقائها، وفي هذه الحال تكون العين أمانة في يد المنتفع، فإن تلفت من غير تعد ولاتقصير أو تعيبت لذلك لايضمن شيئًا، لأن يد الأمانة غير ضامنة.

وإن تلفت بتعد أو تقصير فى الحفظ أو تعيبت ضمن قيمتها أو مثلها عند الهلاك، وضمن نقصان العيب عند التعييب، والتعدى يثبت بإحدى صورتين (أولاهما) أن يتلفها أو يعيبها بعمل مقصود به الإتلاف أو التعييب، (وثانيتهما) أن يتجاوز الشروط التى قيده بها المالك، أو يتجاوز الأمد الذى عينه له، أو يحبس العين بعد انقضاء المدة المحدودة، ففى كل هذه الصور يكون المنتفع متعديًا وتنتقل يده من يد أمينة إلى يد ضامنة.

وينتهى ملك المنفعة، بوفاة مالك العين أو المنتفع كما أشرنا، وبانقضاء المدة التى عين الانتفاع بها، وبهلاك الشيء المنتفع به، أو تعذر استيفاء المنفعة المتفق عليها منه، ومتى انتهى حق الانتفاع والعين باقية سلمت العين إلى مالكها، إلا إذا كان في تسليمها ضرر على المنتفع، كأن تنتهى مدة الإجارة والزرع بقل لم ينضج، فإنه يترك بأجر المثل، وإذا مات المستأجر والزرع بقل ترك في يد الوارث بالأجر المسمى إن كانت مدة الإجارة لاتزال باقية لم تنته، فإذا انتهت كان على الوارث أجر المثل إذا كان الزرع لايزال بقلا(١).

۲۷ ـ ولم نجد القانون المدنى خالف الشريعة فى ملك المنفعة مخالفة كبيرة،
 وجملة ما خالفها فيه ترجع إلى أمور منها :

<sup>(</sup>١) راجع مذكرات المعاملات فى فقه أبى حنيفة التى كتبها بعض أساتذة مدرسة القضاء الشرعى للسنة الثانية من القسم الأول بها، وراجع البدائع فى الإجارة.



(۱) أن ملك المنفعة ينتقل إلى الوارث بعد وفاة مالكها، إذا كانت لمدة معينة ولم تنته المدة، ومذهب الحنفية غيرذلك؛ لأن ملك المنفعة فيه لايورث بل بمجرد وفاة أحد العاقدين في العقد الذي ملكت المنفعة بمقتضاه يفسخ العقد، وينتهى ملك المنفعة على النحو الذي ذكرناه. ومذهب الشافعي كالقانون المدني.

(۲) أن القانون المدنى يفرض أن حق المنفعة قد يكون أبديًا، ولكن عقد المنفعة المؤبد لايكون بين الدولة المنفعة المؤبد لايكون بين آحاد الناس بعضهم مع بعض، بل يكون بين الدولة، وآحاد الناس. والأصل فى ذلك أن أكثر أراضى مصر كانت معتبرة ملكًا للدولة، ويد الزارع عليها يد مستأجر منتفع، لايد مالك العين، ولكنه حق دائم غير مقيد، وينتقل بعد المنتفع إلى الورثة الذين أجيز لهم بمقتضى القانون أن يحلوا محل مورثهم. ولكن بعد أن صارت تلك الأراضى التى كانت يد الناس عليها يد منتفع علموكة ملكًا تامًا لواضعى اليد عليها بمقتضى الأمر العالى الصادر فى ١٥ أبريل سنة ١٨٩١ للقضاء الأهلى، والأمر العالى الصادر بتاريخ ٣ سبتمبر سنة ١٨٩٦ (١) ولقد كان ذلك مفروضًا فى تلك الأراضى، والتى قد زالت ملكية الدولة عنها، وأصبحت ملكًا تامًا لواضعى اليد، وما تملكه الحكومة من أراض غيرها إنما تملكه ملكية خاصة تتصرف فيه على أنها شخص معنوى له ما لكل شخص من تصرفات، لذلك لانرى أن تلك المنفعة الأبدية (إذا كان ذلك أصلها) باقية إلى الآن.

(٣) أن حقوق مالك المنفعة والعين المنتفع بها أوسع في القانون منها في الشريعة «فلمالك المنفعة في القانون المدنى جميع حقوق المالك فيما ملك وعلى قدر ملكه فله الانتفاع بالشيء مباشرة أو بالواسطة كالإجارة أو الشركة أو المزارعة وغير ذلك، وله أن يرهنه بجميع أنواع الرهن، ويرتب عليه حقوق ارتفاق، وأن يتصرف بالبيع والبدل، وغير ذلك من التصرفات الجائزة في الملك شرعًا»(٢).

<sup>(</sup>١) راجع المجموعة المدنية والملكية العقارية في مصر للأستاذ الجليل الدكتور كامل بك مرسى، وشرح القانون المدني للمرحوم فتحي زغلول باشا.

<sup>(</sup>٢) العبارة منقولة بالنص تقريبًا من شرح القانون.

ونرى من ذلك أن القانون أعطى مالك المنفعة من التصرفات، وسوغ له من العقود ما لم تسوغه الشريعة، فالرهن مثلا لا يجوز من المنتفع في الشريعة، ولكنه يجوز في القانون.

## حقوق الارتفاق

٢٨ - حق الارتفاق حق مقرر على عقار لمنفعة عقار آخر. مالكه غير مالك العقار الأول ، وهو يشبه حق الانتفاع من حيث إنه ليس فيه ملكية تامة لمالك العقار المنتفع؛ بل إن بعض المؤلفين يعده من أقسام حق الانتفاع (١).

وحقوق الارتفاق الشلاثة: حق الشرب، وحق المسيل، وحق المرور. وهذه تشملها أحكام عامة، وتخص كل واحد منها أحكام. أما العامة، فهى أن جميعها، لابد لثبوتها من ألا يكون في استعمالها أذى يلحق غيره، كأن يكون استعمال حق الشرب في سقى أراض واسعة يأخذ ماء كثيرًا يضر فيجعل الشركاء في الترعة الخاصة، أو المنتفعين في الترعة العامة أو النهر العام عرضة للحرمان من السقى، وأخذ نوبتهم، ففي هذه وأمثالها يمنع الشخص بمقدار ما يزيل الضرر، كذلك حق المرور يجعل لك حق المرور إلى منزلك أو لزرعك من طريق، بشرط ألا تضر غيرك، بأن تلقى فيه قاذورات، أو تعمل ما فيه احتمال الضرر، كأن تسير بعربتك في غير الجانب المخصص لسيرها من الطريق، حتى لاتصطدم بغيرها.

ويثبت أى حق من حقوق الارتفاق بواحد من ثلاثة أسباب: (أحدها) أن يتعلق الحق بمرتفق عام، فيثبت لكل من يتصل به عقاره حق الارتفاق فيه شربًا، ومرورًا، (ثانيها) الإذن من المالك إذا كان العقار المتعلق به الحق مملوكًا ملكًا خاصًا، فإنه بهذا الإذن يصير له حق الارتفاق على عقار الآخر، (ثالثها) القدم: فإذا وجد أن لعقار على آخر حقًّا مقررًا، حفظ له ذلك الحق ما دام لم يعرف وقت حدوثه، وإن علم قت الحدوث فإن كان مثبتًا لذلك الحق كان للعقار الحق بهذا السبب المثبت، وإن كان غير مثبت بأن كان سببًا باطلا وعلم ذلك بالبينة



<sup>(</sup>١) راجع كتاب الأستاذ الجليل أحمد إبراهيم بك في المعاملات الشرعية المالية.

حكم ببطلانه، وفي الجملة القدم مثبت ما لم يقم دليل على بطلان السبب الذي اعتمد عليه بعد ثبوت أوليته.

#### حق الشرب، والمجرى:

٢٩ ـ والآن نتكلم في كل حق من هذه الحقوق، وما يخصه من أحكام،
 ولنبدأ بحق الشرب :

الشرب فى اللغة معناه الحظ والنصيب من ألماء، قال الله تعالى عز شأنه: ﴿وهذه ناقة لها شرب ولكم شرب يوم معلوم﴾. [الشعراء: آية ١٥٥]. وقال
تعالى: ﴿ونبئهم أن الماء قسمة بينهم كل شرب محتضر﴾. [القمر: آية ٢٨].

وفى الشريعة: النصيب من الماء لسقى الزرع والشجر، ويقابل حق الشرب الذي خص بسقى الزرع والشجر \_ حق الشفة فهو خاص بشرب الحيوان والإنسان ومنفعته بالماء كالوضوء والغسل ونحو ذلك، والمياه بالنسبة لحق الشرب والشفة ثلاثة أقسام:

القسم الأول: الأنهار الكبيرة وما تفرع عنها من ترع أنشأتها الدولة لمنافع الناس ورى أراضيهم، ولكل إنسان أن ينتفع من هذه المياه، ويشرب منها هو وحيوانه، ويسقى زرعه وغرسه وينصب عليها الرحى (١)، ويكرى نهرًا منها إلى أرضه بشرط ألا يضر ذلك بالعامة، وذلك لأن ماء هذه الأنهار غير مملوك لأحد، لأن الملك يكون بالاستيلاء والقهر والإحراز، ومياه هذه الأنهار غير مملوكة الرقبة لأحد ولامقهورة ولامحل استيلاء أحد؛ وفوق ذلك فهذه الأنهار غير مملوكة الرقبة لأحد على الخصوص، فليس ماؤها بمملوك وليست هى بمملوكة، ولذا بقى ماؤها على أصل الإباحة، لقوله على أسركاء فى ثلاثة: فى الماء والكلأ (١)، والنار» والشركة فى الحديث شركة إباحة، فمن سبق إلى شيء منها واستولى عليه، وأحرزه دخل فى ملكه، ولهذا كله كان لكل إنسان فيه حق الشفة والشرب مطلقًا من غير قيد إلا قيدًا واحدًا وهو ألا يترتب على تصرف الإنسان ضرر

<sup>(</sup>١) الرحى هو ما نسميه الساقية في عرفنا الحاضر.

<sup>(</sup>٢) الكلأ المباح هو الحشيش الذي ينبت بغير إنبات الإنسان.

بالعامة، لأن الضرر يجب أن يزول (١). وقد جاء في البدائع أن من أضر بنهر أو ما يتفرع منه من مياه عامة فلكل واحد من المسلمين منعه، لأنه لعامة المسلمين، وإباحة التصرف في حقهم مشروطة بعدم الضرر.

• ٣ - القسم الثانى: المياه التى تجرى جريًا متتابعًا فى ملك خاص: وذلك مثل النهيرات التى يكريها الناس فى مرزارعهم لتوصل المياه إلى كل أجزائها، والماء فى هذه الحالة غير محرز؛ لأن صاحب الأرض لم يستول عليه ولم يقهره، لأنه يجرى متتابعًا، فلم يقع فى سلطانه، ولكنه يجرى فى أرض مملوكة؛ فكان له حق فيه ليس لغيره، ولذا كان حكم هذا الماء أنه يثبت فيه حق الشفة لكل إنسان، ولكن لايثبت حق الشرب إلا بإذن صاحبه.

أما ثبوت حق الشفة: (١) فلأن الماء ما زال باقيًا على أصل الإباحة لأن أحداً لم يستول عليه، ولم يحرزه، فهو ليس بمملوك لأحد فيصار لكل إنسان أن ينتفع به في الشرب وقضاء حاجاته، وأن يسقى دوابه، وصاركظبى يسكن في أرض إنسان، فلكل إنسان أن يصيده، ما دام صاحب الأرض لم يجعلها شركا لصيده، (٢) ولأن رسول الله على عن منع نبع البئر، (٣) ولأن الحاجة إلى الماء تتجدد ساعة بعد ساعة، ومن خرج مهاجراً ضاربًا في الأرض لايمكنه أن يستصحب ما يكفيه إلى أن يرجع إلى أهله، فيحتاج إلى أن يأخذ من ماء الآبار التي تكون في طريقه لنفسه ودابته. وصاحب الأرض لاضرر يلحقه من أخذ قدر من الماء لشرب الشخص ودابته، بينما هذا لو منع يلحقه حرج شديد وضرر عظيم، فكان من المعقول أن يزال هذا الضرر العظيم بأمر لايضر الآخر، وإن مسه منه ضرر فهو يسير، والضرر اليسير يدفع به الضرر الخطير، وذلك أمر مقرر في الشرع.

وأما عدم إباحة سقى الزرع فلأن فى إباحته إلحاق ضرر عظيم بصاحب الأرض؛ إذ فيه احتمال إبطال حق صاحبه الذى أجرى الماء فى ملكه الخاص، إذ بإباحة الشرب سيكون متساويًا مع كل من له أراض تسقى فيه، وبذلك لايكون له

<sup>(</sup>۱) قامت لائحة الــرى منظمة للانتفاع بماء النيل وترعــه العامة تنظيمًــا يمنع أن يترتب على تصرف المنتــفعين ضرر بالكافة .



حق ممتاز مع أن الملكية للأرض التي يجرى فيها الماء أوجد لها امتيارًا بذلك الملك الذي قدمه، ولأن الشرب لا حد للماء الذي يؤخذ فيه، إذ ليست له نهاية معلومة، وقدر معلوم، ففي إباحته تعرض لضرر الحرمان من الانتفاع، ولاشك أن الضرر الكبير لصاحب حق يدفع به ضرر غيره ولو كان كبيرًا، لأنه لم تترتب له حقوق أثبتتها ملكية خاصة له، وعلى هذا لايشبت الشرب في هذا النوع من المياه إلا بقدم غير معروف أوله، أو بإذن خاص من المالك.

الله هذا ويلاحظ ثلاثة أمور: أولها: أنه يجب على من يسقى دوابه من ماء يجرى فى ملك خاص أن يحافظ على حافتى النهر والبئر، لأن الشرط فى استعمال الحقوق ألا يترتب على استعمالها ضرر، ولاشك أن تخريب جانبى النهر أو جوانب البئر فيه ضرر كبير بصاحب الملك، والضرر واجب الإزالة، ولذا إذا خيف تخريب النهر من كثرة الدواب كان لصاحبه أن يمنعها إذالحق له بصفة خاصة، وإنما ثبت لغيره حق الشفة للضرورة، ولامعنى لإثباته على وجه يتضرر به صاحبه، لأنه بهذا تبطل منفعته، فيذهب بذلك ماله من حق خاص، ولايصح أن يضيع الحق الأصلى فى سبيل حق ثبت للضرورة دفعًا للأذى عن الناس وسدًا لحاجاتهم.

وثانيها: أنه إذا كان نبع الماء أو النهر المملوك ملكًا خاصًا يمكن الوصول إليه بطريق ليس مملوكًا ملكًا خاصًا فعلى المستسقى منه لنفسه أو لدوابه أن يسلكه، وليس له أن يصل إليه من أرض صاحب البئر أو النهر، ولهذا أن يمنعه؛ لأن دخول أرضه إضرار به ولاضرورة تدفع إليه ، فلايصح له أن يجتازها، وإن لم يمكن الوصول إلى ماء الجدول أو البئر إلا بدخول الأرض، واضطروا إلى أن يشربوا من هذا الماء، لعدم وجود غيره يقال لصاحب الأرض إما أن تأذن لنا بالدخول، وإما أن تحمل إلينا الماء. فإن لم يفعل دخلوا وأخذوا من الماء ما يكفيهم، لأن الضرورة تدفعهم إلى هذا الصنيع، إذ هم في حاجة إلى الماء، ولا ماء سوى ما في هذا الجدول أو هذه البئر، ولاطريق إليه إلا أن يدخلوا أرضه، ولاضرر هنا على صاحب الأرض.

وثالثها: أنه إن منعهم صاحب البئر أو النهر من أن يشربوا من مائه أو يسقوا دوابهم وكانوا في اضطرار إليه كان لهم أن يقاتلوه بالسلاح، (وإن كان الأولى أن يقاتلوه أولا بغير السلاح) ليأخذوا منه قدر ما يدفع الهلاك عنهم، وذلك لما روى من أن قومًا ما وردوا ماء فسألوا أهله أن يدلوهم على البئر فأبوا. وسألوهم أن يعطوهم دلوا فأبوا، فقالوا لهم: إن أعناقنا وأعناق مطايانا كادت تقطع، فأبوا، فذكروا ذلك لسيدنا عمر رضى الله عنه فقال: هلا وضعتم فيهم السلاح، ولأن الماء ما دام غيرمحرز، ومادام يجرى متتابعًا فهو على الإباحة الأصلية، ولكل إنسان حق أخذه والشرب منه، ومن يمنع أحدًا من أخذ ما له حق في أخذه كان له أن يقاتله بالسلاح، كمن يمنع إنسانًا من ماله المملوك له ملكًا خاصًا له أن يقاتله بالسلاح، حتى يصل إلى ماله.

وإذا كانت الشفة تأتى على كل ما فى النهر أو البئر من ماء فقد اختلف الفقهاء، فقال بعضهم ليس له المنع، لأنه غير مملوك له، فلايصح أن يمنع أحداً منه ما دام يريد الرى لنفسه ولدوابه، ولما ورد فى ذلك من الآثار التى سقناها. وقال بعضهم وهم الأكثرون إن له أن يمنع، لأنه يلحقه ضرر بذلك، إذ يضيع حقه، لأنهم يأتون على كل الماء، وحقه أولى بالرعاية لأن الماء يجرى فى ملكه، وعلى ذلك تصير الشفة فى هذه الحال كالشرب، بل أولى بالمنع، لأن ضياع حقه فى هذه الحال محقق، وهو فى الشرب محتمل، وإذا كان مع الاحتمال منع الشرب فعند تحقق الضرر من الشفة تمنع أيضاً.

٣٢ ـ مما ذكرنا يستفاد أن الماء الذي ينبع في ملك خاص لايقع في ملك أحد ما دام يجرى جريًا متتابعًا، وذلك باتفاق عند الحنفية، وعند الحنابلة هو موضع خلاف في الروايات. فرواية تبين أن الماء مملوك لصاحب النبع، لأن الماء وإن كان مباحًا في الأصل قد صار في حيازة شخص، فصار كالصيد يدخل مكانًا أعد له، ليكون شرك الاصطياد. والأكثرون على أنه غير مملوك. ومهما يكن من أمر هذا الخلاف فقد اتفق الحنابلة كسائر الفقهاء على أن لكل إنسان أن يستقى من الماء الجاري لشربه ووضوئه وغسله وغسل ثيابه، وينتفع به في أشباه ذلك مما

٣٣ ـ القسم الشاك: المياه المحرزة: وهذه المياه تدخل في ملك صاحبها، لأن الماء وإن كان مباح الأصل قد صار بالاستيلاء عليه مملوكا ملكا خاصًا لمحرزه، وفقد بذلك ما كان له من صفة الشركة الطبيعية، وصار بذلك كالحطب المحرز والحسيش والصيد وغيرهما مما كان في أصله مباحًا، ووقع في الملك الخاص بالاستيلاء. ولأن العادة جرت في الأمصار وكل الأعصار باستيلاء السقائين على المياه وبيعها واستحلال ثمنها من غير نكير، فكان ذلك دليلا على ثبوت الملك التام فيه عند الناس جميعًا، وما رآه المسلمون حسنًا فهو عند الله حسن.

غير أنه يلاحظ أمران: (أحدهما) أن الماء وإن صار ملكًا بالإحراز ماتزال فيه شبهة الشركة الطبيعية التي أثبتها الحديث الصحيح: «الناس شركاء في ثلاثة الماء. إلخ» لأن تلك الشركة التي نص عليها الحديث، وإن أزالتها اليد التي ثبتت بالاستيلاء قد بقيت شبهتها، ولذا لو سرق أحد من آخر ماء تبلغ قيمته حد النصاب (كأن يكون الماء قد غلا ثمنه لقلته) لا يجب حد السرقة، لأن الحدود تدرأ بالشبهات كما وردت بذلك الآثار، ولاشك أن شبهة بقاء الشركة الطبيعية بالإباحة من هذا النوع الذي يدرأ به الحد.

(ثانيهما) أنه من يخاف على نفسه الهلاك، وليس معه ماء فسأل من معه الماء المحرز فمنعه كان له أن يقاتله بغير سلاح حتى يأخل منه ما ينقع به غلته. وذلك

<sup>(</sup>١) وذلك هو رأى الأكثرين في مذهب الحنفية كما علمت.

إذا كان صاحب الماء معه منه مايفضل عن حاجته، أما إذا كان ما معه لايزيد عن حاجته، فليس لهذا أن يقاتله؛ لأن القتال إنما هو لدفع الهلاك عن نفسه، ولايصح أن يدفع الهلاك عن نفسه بإهلاك آخر هو أولى بالماء منه؛ لأنه مالك له. وإنما كان لمن يخشى على نفسه الهلاك أن يقاتل من غير سلاح عند وجود الزيادة في الماء، ولم يبح له القتال بالسلاح؛ لأن الماء في هذه الحال مملوك فصار كالطعام المملوك إذا اضطر شخص إليه، فلابد من مراعاة حرمة الملك، وكان الأصل ألا يقاتله قط احترامًا للملكية، ولكن العطش والجوع الشديدين دفعاه لأن يطلبه، وأن يقاتل عليه حفظًا لنفسه، وإبقاء عليها، وبقى عليه حفظًا لنفسه، فأبيحت المجاهدة في هذا حفظًا لنفسه، وإبقاء عليها، وبقى حمل السلاح على أصل تحريمه العام، فكان له أن يغالب لينال القوت أو الماء، ولكن من غير سلاح.

**٣٤ - مما** سبق يستبين أن حق الشرب يكون في نوعين من المياه أحدهما الأنهر والترع العامة، والشرب يكون للشخص فيه بلاقيد ولاشرط إلا إذا كان في عمله ما يضر ضرراً عامًا، أو فيه احتمال ذلك، وثانيهما المياه التي تجرى في مجار مملوكة ملكًا خاصًا إذا كان لأرضه عليها حق شرب قديم لم يعرف أوله، أو كان إذن خاص من صاحب النهر، ويلاحظ ما يأتي :

(۱) إذا تعلق حق الشرب بالأنهار العظام والترع العامة فلصاحب الأرض أن يشق الجداول في ملكه لسقى أرضه إن كانت بعيدة عن الترعة العامة، كما له أن ينشئ الرحا لكن ذلك مشروط بألا يضر بالعامة كما بينا، كأن يفيض الماء في أرضه بكثرة، بحيث يمنع السفن الجارية من الجريان عليه، أو ينقطع عن الناس(١).

(٢) إذا كان حق الشرب متعلقًا بنهر مملوك ملكًا خاصًا كان لكل من تعلق به حقه في الشرب منه أن يتوزعوه بينهم بقسمة عادلة إما بالفتحات يفتحونها منه، وإما بالمناوبات الزمانية، وغير ذلك مما يرونه أعدل وأمثل، وأصلح للزرع، وأبقى على الثمر.

<sup>(</sup>۱) جاء فى البدائع: سئل أبو يوسف عن نهر مرو، وهو نهر عظيم. أحيا رجل أرضًا كانت مواتا، فحفر لها نهرًا فـوق مرو من موضع ليس يملكه أحـد، فساق الماء إليهـا من ذلك الغور، فقـال أبو يوسف : إن كان يدخل على أهل مرو ضرر فى مائهم فليس له ذلك، وإن كان لايضرهم فله ذلك، وليس لهم أن يمنعوه.



(٣) وليس لشخص أن يسقى أرضه إلى حد أن يسرى الماء إلى أرض غيره، فيضر زرعه، ويمنعه من حرثها وإصلاحها لبذر الحب فيها، وإذا نزت الأرض بمائها في أرض جاره، فإن كان سقيه فوق المعتاد أو في غير نوبته ضمن مايحصل من التلف في أرض جاره؛ لأنه بذلك متعد، إذ ليس له أن يزيد عما له من حق السقى بالزيادة عن المعتاد أو بالسقى في غير نوبته، ومن تعدى بالقيام بعمل ليس له أن يقوم به ضمن ما يترتب عليه من إضرار بغيره، وأما إذا نزت الأرض بسقى معتاد لازيادة فيه، وكان السقى في نوبته، فلايضمن؛ لأنه ليس بمتعد في الإضرار بغيره، وشـرط وجوب الضـمان أن يكون مـتعـديًا ولاتعدى هنا، وإن كـان هو المتسبب؛ لأن التسبب وحده لايكفي في الضمان مادام العمل مشروعًا سائغًا.ألا ترى أن من يحفر بئرًا في أرضه لايضمن ما يعطب فيها، وإن كان السبب من جانبه؛ لأن حفر الإنسان بئرًا في أرضه أمر مشروع. ولأننا لو ضمنا صاحب الأرض التي نزت بالسقى المعتاد في النوبة لكان في ذلك منع له من استعمال حقه في السقى، لأنه إذا كان كلما سقى ضمن كان ذلك تحريمًا للسقى عليه، وبهذا نكون قــد دفعنا الضــرر عن الجار بضرر المــالك ضررًا أشد، وهو صــاحب الحق، ولايصح دفع الأضرار الخاصة بإضاعة الحقوق، وإلحاق أضرار أشد، لأن ذلك ظلم لايقره شرع.

• ٣٠ ويتبع حق الشرب حق المجرى، لأن حق المجرى معناه أن يكون لعقار على آخر حق مرور الماء الصالح لسقى الزرع أو الشجر منه إذا كان مالك الثانى غير مالك الأول، وحق المجرى يثبت بالأمور التى ذكرناها أولا، في الأحكام التى تعم كل حقوق الارتفاق.

ثم إن المجرى الذى فى أرض غيره (١) قد يكون ملك صاحب الأرض التى تسقى منه، وإن كان يخترق أرض غيره. (٢) وقد يكون ملك صاحب الأرض التى اخترقها، (٣) وقد يكون ملكًا مشتركًا لكل أصحاب الأرض التى تحيط بها، ولكل أحكام، قوامها دفع الأضرار الخاصة ما استطاع أصحاب الحقوق إلى ذلك سبيلا. ومراعاة العرف، وبقاء القديم على قدمه فيما لا إثبات فيه، واحترام ما

يتفق فيه أصحاب هذه الحقوق، لأن الاتفاق شريعة المتعاقدين فيما لامورد للنص فيه، وبشرط ألا يكون في الاتفاق جهالة تفضى إلى التنازع.

وفى الحالة الأولى والثانية وهما إذا كان للإنسان مجرى يخترق أرض غيره، سواء أكان المجرى ملكه أم له فيها حق الشرب فقط، وهو ملك لصاحب الأرض يكون لصاحب حق المجرى حق السقى منه، وليس لصاحب الأرض أن يمنعه، والمجرى يعتبر في يد صاحب الشرب منه ما دام يجرى فيه ماؤه، وعلى صاحب الأرض إن أراد أن يمنعه، ويدعى المنع بحق له ـ أن يقيم هو الدليل ، لأنه مدع، وصاحب الماء مدعى عليه. وإن لم يكن ثمة ماء جار في المجرى، فعلى صاحب الماء أن يقيم الدليل على أن له حق إجراء الماء إن كان لايدعى ملكية المجرى، وإنما كان عليه هو أن يثبت إذا لم يكن في المجرى ماء يجرى إليه لأنه في هذه الحال لا يعتبر واضع اليد. بل يعتبر صاحب العين هو مالك الأرض، فيعتبر مدعى عليه، وصاحب الشرب مدعيًا، والإثبات على المدعى، إذ البد شاهدة بالملك عليه، مالم يقم دليل على نقيض ما تشهد.

وإذا احتاج المجرى إلى إصلاح، لتصل المياه كان الإصلاح على صاحب الماء لأن الغرم بالغنم، وهو الذى ينتفع بالماء فعليه ضمان صلاحية العين التى توصل المياه إليه، لأن الخراج بالضمان.

٣٦ - وإن كان المجرى ملكًا مشتركًا لأصحاب الأراضى التى تحيط به، فالقواعد العامة التى تتفرع منها أحكام هذا النوع من المجارى، هى (١) أنه ليس لواحد من الشركاء أن يتحكم فى ماء المجرى حتى يحجزه عن غيره، (٢) وليس لواحد منهم أن يتصرف تصرفًا يضر بحافة المجرى أو يعمل به عملا من شأنه أن يحول طريقه أو يؤثر فيه نفسه، (٣) وإن ما يتفقون عليه فى سبيل تنظيم السقى، وتوزيع النوبات والمياه محترم واجب التنفيذ.

وعلى هذه القواعد تتفرع الأحكام المتشعبة الكبيرة لهذا النوع من المجارى، ومنها :



(أ) أنه لا يجوز لأحد منهم أن يسكر (١) المجرى بأن يسد الماء حتى يسقى أرضه، لأن سد المجرى يسمنع الماء عمن هو أسفل منه وهو لا يجوز، ولأن سد المجرى إحداث شيء لم يكن في وسط المجرى ورقبته، وكل عمل كذلك ممنوع إلا برضا الشركاء إذ هم شركاء في الرقبة، والشركاء في عين من الأعيان لا يعمل أحدهم فيها عملا إلا بإذن سائرهم.

ولكنهم إن تراضوا على أن يسكر كل واحد في نوبته، نفذ ما تراضوا عليه، وكذلك إن أجازوا لأحدهم أن يسكر في نوبته خاصة، إذا كانت أرضه بربوة بحيث لاتصل المياه إليها إلا إذا سكر المجرى لأن الحق لهم، وقد أجازوه، ولأن في ذلك دفع الضرر عنه، لأنه لايستطيع السقى إلا بذلك.

(ب) أنه لايجوز لأحد منهم أن يشق من المجرى مجرى صغيراً أو ينصب عليه رحاً<sup>(۱)</sup>، أو يوسع فتحة المجرى وغير ذلك من الأعمال التى من شانها أن تؤثر في عين المجرى، أو تنقص مياهه بحيث تؤثر في أنصبة سواه. ولو كانت الرحا في أرضه، ولاتشتف ماء النهر، أو تنقصه بحيث تضر بغيره من الخلفاء، فليس لأحد منعه، لأنه يتصرف في ملكه الخاص، وليس في تصرفه ضرر بين يلحق بغيره، ومن يمنعه في هذه الحال ـ ومع بقاء الماء يصل إليه بلا ضرر متعنت قاصد الإضرار، فلايلتفت إلى اعتراضه، لأنه ليس له من الحق إلا دفع الضرر عن نفسه، أو منع الغير من التصرف في ملكه ولاشيء من ذلك هنا.

(ج) أن الشركاء إن اتفقوا على نوبات زمانية بحيث يكون لكل نوبته يسقى فيها وحده نفذ ذلك الاتفاق، وكان لكل منهم شربه المعلوم، وزمنه المحدود، وليس لأحد أن يسقى في شرب غيره إلا بالرضا، وإن اختصموا، ولم يتفقوا على طريق للسقى، ولم يعرف مقدار ما يستحقه كل واحد من الشرب في النهر. ولابينة لأحدهم على مقدار ما يستحق. حكمت الأراضي وقسمت المياه بالنوبات بينهم على حسب مقدار أراضيهم لاعلى حسب عدد رءوسهم، وذلك لأن المقصد

<sup>(</sup>١) يقال سكر النهر إذا سده حتى لايذهب الماء إلى من هو أسفل منه، والاسم منه السكر بكسر السين.

<sup>(</sup>٢) الرحا المراد بها الساقية.

سقى الأراضى، والحاجة إلى ذلك تختلف بقلة الأراضى وكثرتها، والظاهر أن حق كل واحد منهم من الشرب بمقدار أرضه، وبقدر حاجته وهذا الظاهر يؤخذ به، وله احترامه عند التقاضى، ما لم تقم الأدلة على نقيضه، ولأن حق الملك لكل واحد من الشركاء ثمرته تظهر فى الاستيلاء على الماء للسقى والماء لايمكن إثبات اليد عليه حقيقة؛ لأنه لايمكن أن يقع فى قبضة أحد وهو ماء جار. وإنما يكون إثبات اليد عليه فى هذه الحال بالانتفاع به بالسقى وهذا الانتفاع يتفاوت بتفاوت مقادير الأراضى، فتتفاوت اليد عليه تبعًا لذلك، وعلى ذلك يوزع الماء على حسب مقادير الأراضى ما لم يقم دليل يثبت غيره.

### إصلاح الأنهر والمساقى:

٣٧ - إصلاح الأنهار العظام والترع العامة على بيت المال (١) لأن منافع هذه الترع، وتلك الأنهر للكافة، ومال بيت المال معد لمصالحهم فكان الإنفاق على إصلاح هذه الأنهر والترع منه.

وإذا كان بيت المال خاليًا من المال، كأن تكون الدولة في ضائقة مالية وزادت نفقاتها على مواردها، والسيل قد طم، وجسور النهر أو الترع تحتاج إلى التقوية، حتى لايهلك الزرع والنسل، ففي هذه الحال يكون لولى الأمر أن يجبر الناس على الإصلاح، لأن تركها من غير إصلاح ضرر عظيم، وولى الأمر قد نصب راعيًا لمصالح المسلمين، ناظرًا لمنافعهم، وبعيد أن يفعل الناس ما عليهم طائعين، لأنه قلما ينفق العوام على مصالحهم مختارين، ولقد قال عمر رضى الله عنه: «لو تركتم لبعتم أولادكم». فكان من المصلحة والسياسة الشرعية إجبارهم.

وطريقة الإجبار هي أن يجبر القادرين المطيقين على العمل، ويجبر الأغنياء الموسرين على دفع أجور من يعمل، لأنه لاسخرة في الإسلام، ومثل ذلك تجهيز الجيوش في حال الخطر الداهم، فإنه يكون العمل على من يطيقون الجهاد بأنفسهم، والإنفاق على مياسير الأمة، ويكون كل قد أسهم في الجهاد: هؤلاء بأموالهم، وأولئك بأنفسهم، ولكل فضل.



<sup>(</sup>١) يقوم مقام بيت المال الآن وزارة المالية.

٣٨ ـ وإذا كان النهر مملوكًا لواحد أو لجماعة فإصلاحه على كل من له شرب فيه؛ لأن منفعته لهم على الخصوص، فمئونة الإصلاح عليهم، لأن الغرم بالغنم، وقد غنموا منافعه، فحق عليهم الغرم في سبيله، ومن أبي منهم أجبر، وإذا امتنع كل الشركاء في شرب مجرى مملوك لهم عن الإصلاح لايجبرهم أحد، لأنهم أصحاب الحق فيه، والضرر اللاحق بهم بسبب من جانبهم، وهم أحرار ما دام الضرر لايتجاوزهم إلى غيرهم.

وسم ولتوزيع تكاليف الإصلاح على الشركاء في شرب خاص طريقتان: إحداهما طريقة أبى حنيفة رضى الله عنه، وهي أن يبدأ في الجزء الأعلى الذي يسقى منه أعلى الشركاء أرضًا فيصلح هذا الجزء، وتكون مئونة إصلاحه عليهم جميعًا بنسبة ما لهم من مقادير الشرب (١)، فإذا أصلح هذا الجزء وانتقل الإصلاح إلى غيره، لم يكن على صاحب الأرض العليا مئونة في إصلاح ما دونه، وهكذا لا يكون على صاحب أرض من مئونة الإصلاح إلا لما فوق أرضه وما يقابلها، وليس عليه من مئونة إصلاح ما هو أسفل من أرضه شيء. ووجهة نظر أبى حنيفة في ذلك أن مئونة الكرى هي مئونة الانتفاع بسقى الزرع والشجر، والشخص في ذلك أن مئونة الكرى هي مئونة الانتفاع بسقى الزرع والشجر، والشخص المجرى إلا بالجزء الذي يقابل أرضه، وما هو أعلى منه، ولاينتفع من المجرى عما هو أسفل من أرضه وعلى ذلك لا يكون عليه من مئونة إصلاح الأسفل شيء مطلقًا.

والطريقة الثانية، طريقة الصاحبين، وهي أن توزع التكاليف عليهم جميعا بنسبة مقادير شربهم، وهم في ذلك سواء لاتمييز لصاحب الأرض العليا على الأرض السفلي، لأن كل واحد منهم ينتفع بالمجرى كله أعلاه وأسفله، ومنفعة صاحب العليا بأسفل المجرى واضح بين، لأنه يحتاج إلى إرسال الماء الزائد عن حاجته، إذ لو استمر واقفًا، مع تدافع مورده، فاض الماء إلى أرضه، وأفسد زرعه، وهذا وجه خطير من أوجه انتفاع الأعلى بأسفل المجرى، فكان عليه من إصلاحه قدر معلوم، ولذا يكون الجميع سواء، ولاتفرقة إلا بمقادير الحصص في

<sup>(</sup>١) سواء أكانت المقادير تبين بالنوبات أم بعدد الفتحات اللازمة لشربه أم بهما.

• \$ \_ وليس على أهل الشفة شيء من الإصلاح، وذلك لأن المقصود الأول من حفر الأنهار وكريها، سقى الأراضى لينبت الزرع، وتثمر الأشجار، وحق الشفة يجيء بالتبع، لا بالقصد الأول، والإصلاح إنما يكون على من ينالون النفع المقصود، لا النفع التبعى. ولأن من لهم حق الشفة لايحصون عدداً ولاطريقة لعدهم، لأن كل من يمر بهذا الماء سواء أكان مسافراً أم مقيماً له أن يشرب ويسقى دابته، ويأخذ ما تلزمه به حاجته من الماء، ولا مئونة على من لايحصون لأن وجوبها إنما يكون على أشخاص معينين بالذات.

#### حق المسيل:

1 ك حق المسيل، هو حق مرور المياه غير الصالحة أو الزائدة عن الحاجة من ملك الغير، سواء أكان ذلك الماء مسيلا من البيوت أم ماء أمطار أم ماء غير صالح لرى الأراضى الزراعية، ومن المصلحة تسييله، وعلى ذلك يعتبر من حق المسيل (أ) حق مرور مياه الأمطار بإرسالها من ميازيبها في الطريق العام أو الخاص أو بحرورها في ملك الجار إن كانت لاتصل إلى الطريق أو المسيل العام إلا بمسيل في ملك الجار (۱)، ويشبت ذلك الحق بالقدم أو بإذن المالك. (ب) ويعتبر من حق المسيل حق مرور المياه المشتملة على فضلات البيوت في المجارى العامة ، لأن ذلك من تسييل الماء غير الصالح. (ج) كما يعتبر من حق المسيل حق تصريف المياه التي لاتستفيد منها الأراضي لتحل محلها مياه صالحة .

وإذا ثبت حق المسيل لعقار على عقار آخر استمر ثابتًا حتى يسقطه صاحب العقار المرتفق، وإذا سقط لايعود كسائر حقوق الارتفاق لما هو مقرر من القواعد الفقهية، وهو أن الساقط لايعود، ولايسقط حق المسيل بتغير صفة العقار من بستان إلى دار (٢)، أو من خربة إلى عامرة. وإذا حصل خلل في المسيل الخاص، فإصلاحه على من لهم حق المسيل فيه، لأنهم المنتفعون فعليهم الإصلاح، وإذا

<sup>(</sup>١) كان يحصل في المدن القديمة أن يسيل شخص ماء المطر النازل على داره من سطح جاره ويكون له على سطح داره حق المسيل، ولعل ذلك لايزال في المدن الإسلامية التي تكثر فيها الأمطار والثلوج.

<sup>(</sup>٢) جاء في جواهر الفتاوى : «رجل له ميزاب في بستان فباع صاحب البستان بستانه، فجعل المشترى البستان دارًا ليس له أن يعطل حق المسيل، لأن حقه لا يبطل بجعل البستان دارًا ".

كان إصلاح المسيل لايكون إلا بالدخول في أرض من يجرى المسيل في أرضه أو في داره كان له أن يدخل الأرض للإصلاح فإن منعه صاحبه من الدخول كان له أن يلزمه عن طريق القضاء بأحد أمرين : إما أن يقوم بإصلاح المسيل، وإما أن يمكنه من إصلاحه.

وإذا أهمل صاحب حق المسيل المسيل، وصار مصدر أذى وضرر لغيره، ألزمه القضاء بإصلاحه، ليدفع الضرر، ويميط الأذى.

25 - حق المرور: وهو أن يكون للشخص الحق فى الوصول إلى عقاره وحده أو معه دوابه، وقد يكون الطريق الموصل للعقار مملوكًا له، وقد يكون غير مملوك له، ويكون له حق المرور فيه.

وحق المرور من الطريق العام ثابت لكل إنسان، ومقرر لكل عقار متصل به بإطلاق، ولكل أن يمر من هذا الطريق بلاقيد ولاشرط، ولكل صاحب عقار متصل به أن يفتح بابًا لعقاره فيه من غير قيد ولاشرط أيضًا، وذلك لأن الطريق قد خصص لمنفعة الكافة، فليس لأحد حق فيه أكثر من الآخرين، وليس لأحد فيه حق على جهة الخصوص، وإذا كان كذلك فلايمنع من الارتفاق به أحد مادام يرتفق في الدائرة التي خصص لها الطريق.

ولأن الطريق العام قد رصد لارتفاق العموم لم يصح لأحد أن يحدث فيه دكانًا أو ظلة أو جرصنًا (۱) إذا ترتب على ذلك ضرر بالعامة. ولذا قال شمس الأئمة «إن كان الإحداث يضر بأهل الطريق، فليس له أن يحدث ذلك، فإن كان لايضر بأحد لسعة الطريق جاز له إحداثه فيه مالم يمنع منه، لأن الانتفاع في الطريق بالمرور فيه من غير أن يضر بأحد جائز، فكذلك كل ما هو مثله فيلحق به الضرر إذا احتاج إليه، وإذا أضر بالمارة لايحل له لقوله على الأضرر ولاضرار في الإسلام» وهذا نظير من عليه الدين، فإنه لايسعه التأخير إذا طالبه صاحبه، ولو لم يطالبه جاز له تأخيره، وعلى هذا القعود في الطريق للبيع والشراء يجوز إن من ضر بأحد، وإن أضر لم يجز» (٢).

<sup>(</sup>۱) الجراصن كلمة معربة يقصد بها الخارجة التي تبنى على جزء من هواء الطريق أو هو الطنف (البلكون). (۲) راجع الزيلعي في باب ما يحدثه الرجل في الطريق.

ومن هذا النص يفهم أن الرجل له أن يحدث في الطريق ما لم يضر بالمرور فيه وما لم يمنع منه، فإذا منع منه لم يسغ له ذلك، وضرب لنا مثلا بالمدين إذا لم يطالب. ولكن من الذي له أن يمنعه ويعترض على تصرفه، ويخاصمه فيه ؟ قال أبو حنيفة: لكل أحد من الناس أن يمنعه من الوضع، وأن يكلفه رفع ما وضعه إن كان قد وضع شيئًا، سواء أكان فيه ضرر أم لم يكن إذا وضع بغير إذن الإمام، لأنه يكون في هذه الحال قد افتات على الإمام، واعتدى على ولى الأمر، لأن تدبير الأمور التي تتعلق بالكافة وإجازة غير الضار، ومنع الضار لولى الأمر وحده، فمن فعل من غير إذنه في الطريق شيئًا فقد افتات عليه، ومن افتات على ولى الأمر كان لكل واحد منعه.

وقال أبو يوسف رضى الله عنه: لكل واحد من الناس أن يمنعه من الوضع قبله، فإذا وضع ما ليس فيه ضرر بأحد ليس لكل واحد منعه، ولو وضع بغير إذن الإمام، وذلك لأن الوضع جعل له يدًا خاصة على ما وضع عليه، فالذى يمنعه ويخاصمه من الناس متعنت مادام لايدفع أذى ناله أو نال غيره. والمتعنت لايلتفت إليه. وأما قبل الوضع فإن مريد إحداث شيء في الطريق من ظلة ونحوها إنما يريد وضع يده الخاصة على ما هو تحت يد الناس كافة، فكان لكل واحد منعه من هذا الوضع قبل أن تكون له يد خاصة.

وقال محمد: ليس لكل واحد منعه لاقبل الوضع ولابعده، أذن الإمام له أو لم يأذن، لأن العمل ما دام لاضرر فيه لأحد فهو مأذون فيه شرعًا، سواء أذن الإمام أم لم يأذن، وما دام الفعل مأذونًا فيه شرعًا، فليس لأحد منعه؛ لأنه إذا كان المنع غير سائغ عند إذن ولى الأمر، فبالأولى يكون غير سائغ عند إذن الشارع، لأن إذن الشارع أحرى وولايته أقوى.

ورأى أبى حنيفة فى نظرى هو أوجه هذه الآراء دليلا، وأسدها نظرًا، لأنه لامقياس يعين الضرر وعدم الضرر إلا إذن الإمام، فيجب أن يمنع الشخص مادام الإمام لم يأذن، ويتولى المنع جمهور المسلمين وأهل الحسبة، ليكون ثمة تعاون على تنظيم الأمور، وما قاله محمد رضى الله عنه قائم على أساس أنه لاضرر،

فهو مأذون فيه شرعًا. وذلك كلام فيه نظر (١) لأنه لا يعلم أن فيه ضررًا أو لا إلا بتقدير ولى الأمر لأن مقياس الضرر أو نفيه تقدير الإمام، وليس هوى المرتفق، (٢) ولأن إذن الشارع في الانتفاع إنما هو بالمرور فيقط برصد ولى الأمر هذا العقار للطريق العام، في استعماله لغير المرور استعمال في غير ما خصص له، ويحتاج الانتفاع بغيره إلى إذن جديد من ولى الأمر ليسوغ هذا الاستعمال، ولايعتبر الشارع قد أذن، حتى يأذن الإمام.

وكذلك رأى أبى يوسف يقوم على أساس فيه نظر أيضًا؛ لأن اليد الخاصة التي أثبتها الوضع ليست يدًا محترمة بل هي يد باطلة، لأن الشخص ارتفق بشيء في غير ما خصص له ما دام الإمام لم يأذن، واليد الباطلة لذوى الشأن إزالتها، وكل الناس في هذا ذوو شأن (١).

25 ـ أما الطريق الخاص، وهو ما كان بين جماعة مخصوصين فالارتفاق به خاص بأهله، فلهم وحدهم حق فتح الأبواب فيه، وليس لأحد سواهم أن يفتح باب عقاره فيه، إذا كان باب عقاره في طريق آخر، إلا بإذن منهم، أو وجود قدم لايعرف الجيران أوله، ولو كان قد أغلق بابه على هذا الطريق، لايسقطه حقه، بل له ولمن يملك العقار من بعده أن يعيد فتح ذلك الباب الذي كان قد أقفله صاحه (٢).

ومع أن فتح الأبواب على الطريق الخاص لايكون إلا بإذن أهله أو وجود قدم ـ قدم ـ قدد قرروا أن للعامـة أن يمروا منه، ويسيروا فيـه إذا ازدحم الطريق العام، فبهذا كان للكافة ارتفاق بهذا المعنى، وفي هذه الحدود.

ولايصح لأحد أن يحدث شيئًا في الطريق الخاص بنحو ظلة أو جرصن أو غير ذلك إلا بإذن المرتفقين به الارتفاق الخاص، لأنه كالملك المشترك بينهم، فليس

<sup>(</sup>٢) راجع المادة ١٢٢٢ من المجلة ونصها: "إذا سد أحد بابه الذى هو إلى الطريق الخاص فلا يسقط حق مروره بسده إياه، فيجهوز له ولمن اشترى منه أن يفتحه ثانيًا» وهذه المادة مأخوذة من الفتاوى العمادية فى باب الحيطان.



<sup>(</sup>۱) والمعمول به الآن أن أى ارتفاق فى الطريق العام، بغيــر المرور يحتاج إلى ترخيص خاص من أولى الأمر، فكأنه يسير بمقتضى مذهب أبى حنيفة.

لأحدهم أن يحدث فيه شيئًا إلا بإذنهم جميعًا، ولذلك يعتبرون شركاء في الحقوق، وبهذا الاعتبار تجب الشفعة بينهم، والتصرف في الملك المشترك لا يجوز إلا باتفاق الشركاء، ما دام ذلك التصرف على غير الارتفاق الخاص الذي أوجدته هذه الشركة.

ولكن ليس لأهل طريق خاص أن يتفقوا فيما بينهم على سده وإزالته لأن للكافة حقًا فيه، وهو حق مرورهم عندما تزدحم الطرق، وتضيق بالسير فيها لأمر عارض أو بشكل دائم ولهذا الحق احترامه، ووجوب مراعاته، وفي إزالة الطريق الخاص باتفاق أهله إهدار له، وذلك لايجوز، ولذا جاء في جامع الفصولين ما نصه: «ليس لأهل السكة أن ينصبوا على رأس سكتهم دربًا، ويسدوا رأس السكة؛ لأن مثل هذه، ولو كانت ملكًا ظاهرًا لأصحابها، لكن للعامة فيها نوع حق وهو أنه إذا ازدحم الناس في الطريق لهم أن يدخلوها، حتى يخف الزحام، وقال أبو حنيفة في سكة لاتنفذ: ليس لأصحابها بيعها، ولو اتفقوا عليه، ولا أن يقسموها فيما بينهم؛ إذ الطريق الأعظم إذا كثر الناس فيه كان لهم أن يدخلوا هذه السكة حتى يخف الزحام».

# التصرف فى حقوق الارتفاق

\$ ك \_ اتفقت كلمة فقهاء الحنفية على أن حقوق الارتفاق تورث تابعة للعقار، لأن الورثة خلفاء الميت في كل ما يملك من مال وما يتصل بهذا المال من حقوق، فتسرى إليهم الحقوق بهذه الخلافة كما سرت إليهم ملكية الأعيان. وفي عبارات كتب الحنفية ما يفيد أن هذه الحقوق منفردة تنتقل بالميراث إلى الورثة، كما انتقلت تابعة للعقار، فقد جاء في باب الشرب في الكنز وشرحه: «ويورث الشرب، ويوصى بالانتفاع بعينه، ولايباع ولايوهب» والفرق أن الورثة خلفاء الميت، فيقومون مقامه في حقوق الميت وأملاكه، وجاز أن يقوموا مقامه فيما لايجوز تمليكه بالمعاوضات والتبرعات كالدين والقصاص والخمر، وهذا التعليل

بالنسبة للميراث ينطبق تمام الانطباق على سائر حقوق الارتفاق، وقد جاء فى البدائع «وتوريثه (الشرب)؛ لأن الإرث لايقف على الملك لامحالة. بل يثبت فى حق الملك، كما يثبت فى الملك كخيار العيب ونحوه». وهذا أيضًا يسرى فى سائر حقوق الارتفاق كما سرى فى البيع، وترى مثل هذه النصوص فى الكتب الفقهية التى تعنى بالتعليل، ورد المسائل إلى أصولها، والأحكام إلى أسبابها، كالهداية وغيرها من أمهات كتب المذهب، ومنها يستفاد أنها تورث تابعة للعقار ومنفردة، ولم أعثر على نص يمنع سريان تلك العلة، وما تقتضيه من مساواة كل حقوق الارتفاق بالنسبة للميراث.

ويصح أن يوصى بمنافع الشرب المملوكة رقبته للموصى، ويكون ذلك من باب الوصيـة بالمنافع، وهي سائغة في المذهب الحينفي، وخالف في ذلك ابن أبي ليلي على نحو ما علمت، ولأنه وصية بالانتفاع صار كالوصية بالسكني, وكان لابد من تعيين الموصى له، فإذا مات الموصى ملك الموصى له منفعة الشرب، ولكن مدة حياته فقط لأنه ملك منفعة في هذه الحالة، وملك المنفعة لايكون إلا في حياة المنتفع، ولذا جاء في البدائع ما نصه: «ويوصى به (أي الشرب) حتى لو أوصى لرجل أن يسقى أرضه مدة معلومة من شربه جازت الوصية، وتعتبر من الثلث، لأن الوصية، وإن كانت تمليكًا، لكنها تمليك بعد الموت، ألا ترى أن الموصى له لايملك الموصى به في الحال، وإنما يملك بعد الموت، فأشبه الميراث؛ فإذا احتمل الإرث احتمل الوصية التي هي أخت الميراث، وإذا مات الموصى له تبطل الوصية، حتى لاتصيرميرانًا لـورثة الموصى له لأن الشرب ليس بعين مال بل هو حق مالى، وشبه الخدمة. ثم الوصية بالخدمة تبطل بموت الموصى له ولاتصير ميراثًا فكذلك الوصية بالشرب، ولو أوصى أن يتصدق بالشرب على المساكين لم يصح، لأنه لما لم يحتمل التمليك بالتصدق، استوى فيه الحال والإضافة إلى ما بعد الموت بالوصية» ومن هذا يفهم أن الوصية بمنافع الشرب المملوكة رقبته جازت لأنها وصية بالمنافع، إذ يقول: هو شبه الخدمة، وفيه كل خواص الوصية بالمنافع، بدليل أن ملك المنفعة بالشرب ينتهى بوفاة الموصى له. ولذلك لايعد في نظري ما يملكه

الموصى له من الانتفاع بحق الشرب بهذه الوصية من قبيل الارتفاق، بل من قبيل الانتفاع الشخصى، لأن ما يملكه ليس حقًا مقررًا لعقاره على العقار الآخر بحيث ينتقل مع العقار إذا باعه أو وهبه أو نحو ذلك، بل هو حق شخصى له، ينتهى بموته ولاينتقل إلى غيره، ولهذا لانستطيع أن نقول إنه بسبب تلك الوصية يكون له حق ارتفاق على شرب الموصى، بل له حق انتفاع فيه.

وقد اتفق الفقهاء على جواز بيع رقبة الشرب، والطريق، والمسيل لأن رقبة الشرب والطريق عقار معين محدود معروف المقدار، لاجهالة فيه ولاغرر، فجاز بيعه صحيحًا مستوفيًا الأركان والشروط، وأما المسيل فلايجوز بيع رقبته إذا كان مقدار ما يسيل فيه الماء غير معين للجهالة وللغرر. وأما إذا عين مقداره وعرفت حدوده فيجوز بيعه في هذه الحال، لأنه مبيع معلوم المقدار، محدود بالجهات، فلا مانع من بيعه، ومثل البيع في هذا كله العقود التي من شأنها نقل بالجهات، فلا مانع من بيعه، ومثل البيع في هذا كله العقود التي من شأنها نقل عقار مملوك ملكًا خاصًا، محدود معلوم المقدار.

وأما بيع حق الـشرب والطريق والمسيل منفردا، فتختلف فيه بعض تلك الحقوق عن بعضها الآخر، فالمسيل باتفاق الروايات في مذهب أبي حنيفة لايصح بيعه منفردا عن العقار، لأن الأصل في الحقوق أنها لاترد عليها التصرفات الشرعية منفردة، ولأن بيعها مع ما فيها من جهالة لمقدار الارتفاق عقد على مجهول، فلايصح، بل إن العقد عليها عقد على ما هو معدوم في الحال، والمعدوم لايصلح محلا للعقود إلا على مخالفة للقياس، ومخالفة القياس تكون بنص مسوغ للمخالفة، أو عرف دافع إلى استحسان ترك القياس؛ ولا نص ولا عرف في هذا المقام بترك القياس لأجله في المسيل فبقى على الأصل وهو عدم جواز بيعه منفرداً.

وأما بيع حق الـشرب منفرداً، فـقد اخـتلفت الروايات فيه فـى مذهب أبى حنيفة ففى ظاهر الرواية أنه لايصح للأسباب التى ذكرنا فى عدم صحة بيع المسيل منفرداً إذ هـى قائمة هنا فى حق الـشرب، وذلك كلام مـعقول، لأن حـق المسيل

والشرب كلاهما ليس مالا متقومًا في نظر الحنفية على ما بينا في حقيقة التقوم وعدمه عندهم، فاتساق منطق المذهب كان يقضى بتساويهما، والرواية الثانية تقول إن بيع الشرب منفردًا يصح. وبهذه الرواية أخذ أهل بلخ، وذلك لأنهم تعارفوه واستساغوا بيعه، ولاشك أن العرف يجيز مخالفة القياس والقواعد الفقهية، لأن ما رآه المسلمون حسنًا، فهو عند الله حسن، ولأنه مقدار من الماء منتفع به ولو أنه غير معلوم، فجاز ورود العقد عليه، وهو بهذا يفتـرق عن حق المسيل والمرور، ولذا جاز ضمانه عند بعض الفقهاء وفي بعض الروايات. ففي رواية فخر الإسلام البزدوي، أن حق الشرب يضمن بأن يضمن أن يسقى الشخص في نوبته ودوره، وأهل الرأى الأول يردون كل هذا، فينكرون أن يكون تعامل أهل مدينة مسوغًا لمخالفة القياس إنما العرف المسوغ لمخالفة القياس هو عرف جميع الناس أو المسلمين حتى يكون قـريبًا من الإجــماع كالحــال في الاستصناع والســلم والإجارة في نظر الحنفية . وكـون الشرب يضمن عند بعض العلماء لايكون حـجة ملزمة لمن لايرى رأيهم إنما الإلزام بالالتزام، والالتزام بالرأى بقبول نتائجه ممن يراه، لا ممن لايراه، فيلزم بنتيجة الضمان، وهو جواز البيع منفردًا من رأى الضمان، فلايكون الضمان حجة على من لايراه، وهم أكثر الفقهاء. وأما الحكم بأنه مقدار من الماء فكلام غير منتج وغير مسوغ للبيع، لأنه أولا غير معلوم، والبيع لايرد على غير معلوم، وثانيًا ليس بمملوك لصاحب الشرب، لأن الماء الذي يجرى جريًا متتابعًا لايعتبر مملوكًا لأحد على ما قررنا، وبيع ما لا يملك لايصح. ألا ترى أنه مباح بدليل تعلق حق الشفة به بلا إذن مالك المجرى، والمباح لايكون محلا للعقود قبل إحرازه، ولذلك كله كان الراجح عند فقهاء الحنفية عدم صحة البيع منفردًا، ولكن لو تعارف الناس جميعًا جواز البيع منفردًا لساغ، ولكان قولا راجعًا.

وأما بيع الطريق منفرداً ففيه روايتان أيضاً: رواية الزيادات بجواز بيعه ورواية ظاهر الرواية بالمنع، وهو الراجع لما ذكرنا من الأسباب السابقة في حق المسيل، ووجهة الرواية المجيزة أن حق المرور معلوم لتعلقه بمحل معلوم محدود فجاز بيعه، ولكن ذلك لايدفع أنه ليس بمال متقوم في نظر الحنفية، والعقد

لايجوز في غير المتقوم، لأنه لايصلح محلا للعقود على ما أسلفنا. وإننا نقول فيه ما قلناه في الشرب إنه إن وجد عرف الناس لسوغنا البيع، ولرجحنا الرواية الأولى.

وكل ما ذكرنا من أحكام بيع هذه الحقوق منفردة يسرى على كل عقود التمليكات كما أشرنا، سواء أكانت تمليكات للأعيان أم للمنافع، فهبة حقوق الارتفاق منفردة لاتجوز كما أن بيعها منفردة لايجوز في الجملة.

للعقار المرتفق بها فجائز باتفاق، وكذلك كل تصرف في العقار يصح أن تدخل في للعقار المرتفق بها فجائز باتفاق، وكذلك كل تصرف في العقار يصح أن تدخل في ضمنه حقوق الارتفاق بالتبعية، وذلك لأنه يشبت للشيء تبعًا ما لايشبت له مقصودًا، كجذع في سقف لايصح بيعه منفردًا عن السقف ما دام فيه، ولكن يباع في ضمن البيت الذي هو فيه، وكأطراف الحيوان لاينعقد عليها بيع وهو حي، ولكن يثبت عليها البيع وهي أجزاء فيه، وكالحمل لايصح العقد عليه منفردًا وهو في بطن أمه، ولكن يدخل في ضمن عقود التمليكات ويزيد في قيمة أمه. ونظير ذلك في الفقه الإسلامي كثير، قد تجاوز الحساب والإحصاء.

ولكن العقود تختلف من حيث وجوب النص على ذكر الحقوق لتدخل تابعة للعقار، فبعضها تدخل فيه هذه الحقوق من غير نص عليها، وبعضها لاتدخل فيه إلا بنص عليها، فأما الأولى فهى العقود التى يكون من مقتضاها تمليك المنفعة تمليكا مقصوداً بالذات كالإجارة والوقف والوصية بالمنافع، وأما الثانية فالعقود التى مقتضاها تمليك العين تمليكا مقصوداً، مثل البيع، والهبة، والصدقة، والوصية بتمليك الأعيان، وجعل العقار بدل خلع، أو بدل صلح أو نحو ذلك. وإنما كان لابد من ذكر هذه الحقوق والمرافق، لأن هذه العقود المقصود بها قصداً أوليًّا تمليك الرقبة، وتمليك الرقبة في ذاته لايحتاج إلى هذه الحقوق، وليست هي تابعة له، لأنها مرافق الانتفاع، لذلك كانت لاتدخل في البيع من غير نص عليها، وقد قال الزيلعي في هذا المقام في شرحه للكنز "إن الأشياء (أي حقوق الارتفاق) تابعة من وجه من حيث إنها تقصد للانتفاع بالمبيع دون عينها، وأصل من وجه من حيث

إنها يتصور وجودها دون المبيع، فلا دخل في البيع إلا بذكر الحقوق والمرافق، وهذا لأنه قد يشترى اللبيع فلا يلزم الشراء للانتفاع به، وقد يشترى الطريق بعدما اشترى المبيع».

وأما العقود التي يكون الانتفاع فيها هو الغرض المقصود فحقوق الارتفاق فيها تابعة للعقار وممحضة فيها للتبعية له، لأن الانتفاع لايكون إلا بحقوق الارتفاق فكأنها قد دل عليها بطريق التضمن والاقتضاء، وكأن العقد مشتمل عليها من غير نص يشملها، ولذا لو نص في عقد الإجارة على استثناء حقوق الارتفاق بطل العقد، لأن المنفعة وهي المعقود عليها فيه تكون غير متحققة وغير ثابتة، ويكون قد عقد على أمر غير قابل للوجود، فلايصح.

# حقــوق الجـــوار

24 ـ اعتبر القانون المدنى حقوق الجوار من ضمن حقوق الارتفاق، فاعتبر فتسح المطلات، وحق العلو والسفل، وإيجاد فضاء بين الأبنية، وأحكام الجدار المشترك بين جارين، اعتبر كل هذا من أحكام الارتفاق. ولكن الفقه الإسلامى يفرق بين هذين النوعين من الحقوق، لأن لكل منهما أساسًا يقوم عليه يختلف عن الآخر. فقوام حقوق الارتفاق كونها تكليفًا على العقار لمصلحة العقار المرتفق، فهي حق عيني ثابت على العقار، وهو من نوع الشركة في العين التي تعلق بها الارتفاق، فإذا كان لعقار حق الشرب من مجرى يجرى في عقار آخر كان بين صاحبى العقارين شركة في حق المرور، ولو كان بعضهم مالكًا لرقبة الطريق، والآخرون لعقاراتهم حق الارتفاق به، وبهذا الاعتبار تثبت الشفعة، ويكون مناطها تلك الشركة.

أما حقوق الجوار، فتقوم على منع الضرر بالجار ضرراً بينًا فاحشًا في سبيل انتفاع الشخص بملكه، فهي في الواقع تقييد لانتفاع المالك بعقاره بقيد ألا يضر

بالجار، وبعبارة موجزة أن الفرق بين حق الارتفاق وحق الجوار أن حق الارتفاق حق إيجابي متعلق بالعقار، أما حق الجوار فحق سلبي ليس إلا منعًا للضرر، وإماطة للأذى، ولهذا الاعتبار تثبت الشفعة ولذا يتأخر الحق فيها عن أصحاب حقوق الارتفاق.

2 وصاحب السفل، وإما أن يكون منشؤها الجوار المطلق. فإذا كان منشؤها ما بين وصاحب العلو وصاحب السفل، وإما أن يكون منشؤها الجوار المطلق. فإذا كان منشؤها ما بين صاحب العلو والسفل كانت أقوى وأشد، ولذلك أجمع الفقهاء على أنه لايصح لأى واحد منهما أن يتصرف في ملكه تصرفًا يضر بالآخر، لأن ملكه لم يخلص له إذا تعلق به حق غيره، فإن حق صاحب العلو متعلق بالسفل وحق صاحب السفل متعلق بالعلو، فملك كليهما ليس خالصًا، وإذا كان الملك ليس خالصًا من حقوق متعلقة به، فإنه يجب مراعاتها عند كل تصرف يتصرفه الشخص في ملكه.

وقد قسم الفقهاء التصرفات إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول: تصرفات تضر أحد الجارين بلاريب كأن يهدم صاحب السفل سفله، وكأن يفتح بابًا فيه. وهذا النوع من الأعمال ممنوع باتفاق. لما فيه من الضرر المؤكد، والإهدار لحق مقرر لصاحبه برضا هذا المتصرف، فهو نقض لأمر تم من جهته، ومن حاول أن ينقض أمرًا تم من جهته، فمحاولته مردودة عليه.

القسم الثانى: تصرفات لاتضر واحدًا منهما بيقين كدق مسمار أو إصلاح أحدهما ملكه بنحو طلاء الجدران وغير ذلك مما لايضر بالآخر يقينًا، وهذا التصرف سائغ غير ممنوع باتفاق الفقهاء، لأن احترام حق الآخر يكون بعدم الإضرار، ولا إضرار هنا بيقين، فلا يمنع.

القسم الثالث: تصرفات تحتمل الضرر وعدم الضرر، إذ أشكل أمرها، فلايدرى عند القيام بها أسيعقبها ضرر أم لا، ومثال ذلك أن ينقب صاحب السفل كوة في سفله، أو يبنى صاحب العلو غرفة، أو يضع جذوعًا فوق البناء. وفي هذا النوع من الأعمال خلاف. فأبو حنيفة يرى فيه المنع، والصاحبان يريان فيه عدم

المنع، والخلاف في هذه المسألة قائم على خلاف بينهما في الأصل في تصرفات المنع صاحب العلو وصاحب السفل. فأبو حنيفة يرى أن الأصل في هذه التصرفات المنع إلا ما قام الدليل على أنه لايضر فيسوغ، ويرى الصاحبان أن الأصل الإباحة إلا ما قام الدليل أنه يضر في منع، وقد استدل كل منهما لأصله فاستدل الصاحبان لأصلهما بأن كليهما يتصرف في ملكه، والأصل في التصرفات في الملك الإباحة لا المنع، وكون حق أحدهما قد تعلق بملك الآخر لايهدم أصل الإباحة، بل يقيده بعدم الضرر، وعلى ذلك تكون إباحة التصرف التي اقتضاها الامتلاك ثابتة لم يزلها تعلق حق الآخر بها، والمنع يكون عند الضرر، فإن وجد منعت التصرفات التي توجده، وإن لم يوجد رجعنا إلى الأصل الثابت بالملكية، وهو الإباحة، وفي حال احتمال الضرر وعدمه لم يثبت الضرر، فبقيت الإباحة قائمة عاملة، لعدم وجود شرط المنع بها، ومن جهة ثانية لايصح أن تجعل تعلق حق الآخر مانعًا من التصرفات لما يكون منها من الضرر بدليل إباحة ما لاضرر فيه باتفاق، وإذا كان أثر حق الآخر مانعًا فقط ما فيه الضرر، فما لم يقم دليل على ضرره لامنع فيه، فلا يمنع ما احتمل الضرر وغيره.

واستدل أبو حنيفة لما قرره وهو أن الأصل المنع: (١) بأن تعلق حق الغير بعين من الأعيان يقيد تصرفات المالك فيها بقيد وهو رضا صاحب الحق. ألا ترى أن المستأجر لأن له حقًا في العين المستأجرة يكون بيعها موقوفًا على رضاه، وكذلك حق المرتهن يقف البيع وكل التصرفات الشرعية التي تشبهه على رضاه، وذلك لأن الحق المتعلق بعين من الأعيان محترم فيمنع إطلاق التصرف في العين، وبذلك يكون الأصل في العين المتعلق بها حق للغير المنع من التصرفات، وإطلاق اليد يكون بسبب جديد، وهو رضا (١) صاحب الحق.

<sup>(</sup>۱) مقتضى هذا الدليل، والدليل الآتى أنه لايصح لصاحب السفل أو العلو أن يعمل أى عمل إلا برضا صاحب والاتفاق بينهما عليه، وبهذا روى بعضهم عن أبى حنيفة فقد روى عنه أن صاحب العلو لايملك التصرف وإن لم يضر بصاحب السفل (راجع فتح القدير). وعلى الرواية المشهورة يصح اعتبار عدم الضرر عارضًا يبيح إطلاق اليد، وهنا يوجد نقد شكلي، لأن عدم الضرر لايعتبر عارضًا لأنه أمر سلبى لايعرض، وإنما العارض الطارئ يكون أمرًا إيجابيًا.

(۲) واستدل أيضًا أبو حنيفة بأن من له حق في عين فله نوع ملك فيها، ومن يتصرف فيها فهو يتصرف في ملك غيره، ولايصح التصرف في ملك الغير إلا بإذنه ورضاه، ولذلك نظائر في الشريعة. فإذا كان لإنسان حق مسيل في أرض آخر، ولايملك رقبته، فليس لصاحب الرقبة أن يغيره من قناة إلى أنبوبة إلا بإذن صاحب الحق المتعلق بعينه، ولاينقله من مكان إلى مكان آخر. كذلك إذا كان حق المرور في طريق لايمتلك رقبته، فليس لمالك الرقبة أن ينقل الطريق من جهة إلى جهة، وإن كان لايتضرر صاحب الحق المتعلق بالعين، ولايمسه من ذلك أي أذي، بل لو كان التعيير إلى أنفع له، ولابد لجواز هذا العمل من رضا صاحب الحق وموافقته.

وإذا كانت النظائر والأشباه كذلك، فيما بين صاحب السفل والعلو من حق لأحدهما فيما يملك الآخر \_ كان لكل منهما ملك فيما يملك الثانى، فيمنع من الأعمال إلا بإذن الآخر ورضاه، وعلى ذلك يكون الأصل المنع، وإطلاق اليد في بعض الأعمال هو لعارض عدم الضرر بيقين.

بهدمه بناءه الذى تعلق به حقه (۱)، لأن قرار العلو على السفل حق لصاحب العلو، وبهدم صاحب السفل بناءه قد أزال ما يكون عليه القرار، فيتعذر وجوده، العلو، وبهدم صاحب السفل بناءه قد أزال ما يكون عليه القرار، فيتعذر وجوده، فيكون بهذا متعديًا، والمتعدى يجبره القاضى على ما يـزيل أثر تعديه، وإذا جاء صاحب العلو وأقام القواعد للسفل وبناه من غير إذن صاحبه، ومن غير أن يلجأ إلى القاضى ليجبر صاحبه على البناء، يعبر متبرعًا، فلايرجع على صاحب السفل بشيء من نفقات البناء، ولابقيمته؛ لأنه غير مضطر إلى البناء، إذ في استطاعته إجباره عليه بطريق القضاء، فعدوله عن إجباره دليل على إرادة التبرع، حسما لمادة الخلاف، وفضًا للنزاع، وحفظًا لمروءته وصاحبه من الخصومات، وما تجر إليه من شحناوات، والمتبرع ليس له أن يرجع فيما عزم عليه.

<sup>(</sup>١) ولو كان قد تهدم بناء صاحب العلو بهدم صاحب السفل بناءه ضمن له قيمته وقت الهدم.

وإذا انهدم السفل من غير فعل صاحبه، فلايجبر على إعادته، لأنه لاتعدى من جانبه، فلامبرر للإلزام، وفي هذه الحال لايكون لصاحب العلو - إن أراد أن يتفع بعلوه - إلا أن يتفق مع صاحب السفل ليبني اختيارًا، لا اضطرارًا، ثم له هو أن يبنى بإذن القاضى أو بإذن صاحب السفل، وفي هذه الحال يرجع بكل ما أنفق في سبيل البناء على صاحب السفل، لأنه وكيل عن صاحب الشأن في الإشراف على البناء، والإنفاق في سبيله، فله أن يرجع عليه بكل النفقات التي أنفقها في هذا السبيل، والوكالة ظاهرة في حالة إذن صاحب السفل، وأما في حال إذن القاضى فيهي تحتاج إلى جلاء، وذلك لأن القاضي له ولاية عامة قوامها رفع المظالم، وتمكين أصحاب الحقوق من حقوقهم، ولاشك أن لصاحب العلو حقًا في القرار على السفل، ولا يتمكن من هذا الحق إلا ببنائه، ولم يأذن مالكه بالبناء ولاطريق لإجباره على البناء أو إجباره على الإذن، فلم يبق له إلا أن يستأذن صاحب الولاية العامة في البناء، إذ تعذر عليه أخذ الإذن من صاحب الولاية الخاصة، فيكون في إنفاقه على البناء في هذه الحالة وكيلا عن ذى ولاية، ويشبه الوكيل المقام في الخصومات عند عدم وجود الخصم أو وكيل له.

وإذا بنى من غير إذن صاحب السفل ولا إذن القاضى فله فى هذه الحالة أن يرجع بقيمة البناء وقت تمام البناء، ولايرجع بما أنفق، وقد تختلف قيمة البناء عما أففق زيادة أو نقصانًا، وإنما كان له الرجوع بالقيمة، ولايرجع بما أنفق، لأنه لم يكن وكيلا فى الإنفاق على أى اعتبار، إذ لم يصدر إذن له من القاضى، ولا من صاحب السفل بالبناء، وهذا هو الذى ذكر فى أكثر كتب الفقه، ولم يحك فيه خلافًا، ولكن وجدنا فى كتاب البدائع ما يبين منه أن هناك قولا آخر، وهو أن البانى فى هذه الحال له أن يرجع بما أنفق لابقيمة البناء، فقد جاء فيه: "وذكر القاضى فى شرح مختصر الطحاوى أنه فى ظاهر الرواية يرجع بما أنفق، وكذا ذكر الخصاف أنه يرجع بما أنفق، لأنه لما لم يقدر على الانتفاع بالعلو إلا ببناء السفل، ولاضرر لصاحب السفل فى بنائه، بل فيه نفع، صار مأذونًا بالإنفاق من قبله دلالة، فكان له حق الرجوع بما أنفق»، ولكن يظهر أن الراجح أنه يرجع بقيمة دلالة، فكان له حق الرجوع بما أنفق»، ولكن يظهر أن الراجح أنه يرجع بقيمة البناء وقت تمامه؛ لأنه ملكه، فوجب ألا يمكن غيره منه إلا ببدل له، وهو القيمة.

وهنا يتساءل القارئ: لم لا يعتبر متبرعًا، كما اعتبرناه متبرعًا إن بنى من غير إذن القاضى وصاحب السفل فى حالة هدمه متعمدًا ؟ والجواب عن ذلك أنه فى الحال الأولى غير مضطر إلى البناء، لأن فى استطاعته أن يلجأ إلى القاضى، ليكره المالك على البناء، أما فى هذه الحال، فهو مضطر إلى البناء إذ لاطريق لإجبار المالك على البناء أو إجباره على الإذن فكأنه فى هذه الحال مأذون من الشرع بالبناء؛ ولهذه المسألة أصل ينطبق عليها وعلى ما يشبهها من المسائل. ذكره شمس الأئمة الحلوانى، وأقرته كل كتب الفقه. وهو أن من يجبر على إصلاح ما يملك إذا تعلق به حق الغير لايرجع عليه إذا أصلح صاحب الحق من غير إذنه أو يملك إذا تعلق به حق الغير لايرجع عليه إذا أصلح صاحب الحق من غير إذنه أو أذن القاضى، إذ يمكنه أن يجبره، فكان متطوعًا، ومن ذلك كرى النهر وإصلاح السفينة، وإذا كان لايجبر على الإصلاح كمسألة انهدام السفل لايعتبر متبرعًا، لأنه السفينة، وإذا كان لايجبر على الإصلاح.

والآن نقول كلمة مجملة في طريق الرجوع بما أنفق أو بالقيمة: قد قالوا إن ذلك يكون بحبس صاحب العلو السفل الذي بناه صاحبه، حتى يؤدى ما عليه وهو قيمة البناء وقت تمام البناء، أو النفقات التي قام بها في سبيل البناء على حسب الأحوال التي بيناها، وإنما كان له هذا الحبس لأن دين الباني متعلق به فله حسه حتى يستوفي الثمن، بل إن له فيه ملكية، ولذا جاء في الفتاوى الحامدية أن له أن يسكن السفل، حتى يدفع إليه صاحب السفل ما عليه من مال، وإذا امتنع عن أداء ما عليه بعد حبس السفل عنه كان لصاحب العلو طريقان إحداهما أن يستغل السفل بإذن القاضي ويستوفي ماله من الأجرة (١١)، وثانيهما أن يجبره على أداء الدين بطرق الإجبار على أداء الديون من حبس المدين أو بيع أمواله عليه، حتى تستوفي منها ديونه، وقد نص على ذلك في جامع الفصولين، ولكن في حتى تستوفى منها ديونه، وقد نص على ذلك في جامع الفصولين، ولكن الإجبار إذا بني بغير ذلك الإجبار إذا بني صاحب العلو بإذن صاحبه أو بإذن القاضي، أما إذا بني بغير إذن واحد منهما، فلاطريق إلى الرجوع إلا حبس العين، أو استغلالها بإذن القاضي واستيفاء الحق من الغلة.

<sup>(</sup>١) راجع كتاب المعاملات لأستاذنا الجليل الشيخ إبراهيم بك.

• • - وإذا هدم صاحب العلو فالقول الصحيح في المذهب، كما في جامع الفصولين، أنه لايجبر على بنائه، لأنه لاضرر على صاحب السفل في عدم بنائه بخلاف صاحب السفل إذا هدم بناءه، لأن العلو قائم عليه وهو أسه فالضرر لاحق بصاحبه بادى الرأى والنظر.

وهنا نستطرد استطرادة صغيرة، وهى : إذا هدم صاحب العلو علوه أو تهدم فهل له أن يبيعه من غير بناء ؟ والجواب عن ذلك أن حق التعلى لا يجوز بيعه إلا مع البناء، فمن باعه من غير بناء لا يصح بيعه، لأنه من غير بناء ليس بمال، إذ المال ما يمكن إحرازه عند الحنفية، ولا هو في هذه الحال حق متعلق بمال فيجوز بيعه تبعًا للمال، لأنه في هذه الحال منفرد عن متعلقه، وهو البناء، ولذا لا يجوز بيعه عند الحنفية إجماعًا.

وفى مذهب مالك رضى الله عنه يجوز بيع حق التعلى منفردًا عن البناء، بل يجوز بيعه قبل البناء، لأن بيع الهواء عنده يجوز، ولقد جاء فى الشرح الكبير ما نصه: «وجاز بيع هواء فوق بناء، بأن يقول شخص لصاحب أرض بعنى عشرة أذرع مثلا فوق ما تبنيه بأرضك، إن وصف البناء الأسفل والأعلى لفظًا أو عادة للخروج من الجهالة والغرر، ويملك الأعلى جميع الهواء الذى فوق بناء الأسفل، ولكن ليس له أن يبنى غير ما دخل عليه إلا برضا الأسفل». ومن هذا يفهم أن حق العلو منفردًا يجوز بيعه، وذلك غير المتفق عليه عند الحنفية.

ا حما ذكرناه هو فى الجوار منشؤه ما بين العلو والسفل من علاقة وما لصاحب كل منهما من حق متعلق بالآخر، وهو حق مقرر ثابت بمقتضى علاقة العلو بالسفل، لامطلق الجوار.

أما الحوار المطلق فليس له من الحقوق إلا حق واحد، وهو ألا يضر الشخص في سبيل انتفاعه بعقاره بجاره ضررًا بينًا فاحشًا، وليس ذلك موضع اتفاق بين الفقهاء، بل هو موضع نظر، أو بعبارة أدق هو استنباط جاء بعد الطبقة الأولى، طبقة أبى حنيفة وأصحابه، وذلك لأن ما يروى في ظاهره الرواية هو أن المالك حر في ملكه يتصرف فيه كيف يشاء بلا قيد يقيده، وليس لأحد إجباره على

شيء لايريده في ملكه، إلا لضرورة أو نقص في أهليته، كما أنه ليس لأحد منعه من التصرف في ملكه، ولو تضرر من ذلك غيره، إلا إذا تعلق به حق غيره فلذلك أحكام قد نوهنا عنها في بيان حق العلو والسفل، وذلك لأن معنى الملك يقتضى إطلاق اليد في التصرف إطلاقًا تامًّا، والمنع لايكون إلا لتعلق حق غيره، فإذا لم يتعلق به حق لايمنع (1)، وعلى ذلك يكون للشخص أن يصنع في عقاره ما يشاء، فله أن يفتح النوافذ في بيته من غير قيد ولا شرط، وله أن يحفر بئرًا أو بالوعة، ولو كان ذلك يوهن بناء جاره، ولو فعل شيئًا من ذلك حتى وهن الجدار فسقط فلا ضمان عليه؛ لأنه لم يتعد على جاره ما دام ما يضعله في دائرة ملكه، ولاضمان إلا مع التعدى، ولأن منعه من الانتضاع بملكه فيه ضرر ينزل به من غير مبرر يبرره، ولايصح أن يدفع الضرر عن الجار بضرر المالك، لأن في ذلك نقضًا لأصل الملكية، إذ لو كان الضرر يبرر منع المالك من التصرف لفقد المالك حرية التصرف، وليست حرية التصرف إلا معني الملك.

ولهذا كله كان ذلك هو القياس (٢) في مذهب الحنفية، وهو رأى الشافعي وأحمد، ولذا قرر الجميع أن حق الملك يقتضي عدم التقيد قضاء، وليس للقاضي أن يمنع المالك من التصرف في ملكه، ولكن الديانة توجب عليه ألا يضر بالجار لتكون المودة، ولقوله عليه الصلاة والسلام: «والله لايؤمن، ثلاثًا، قالوا: من يا رسول الله ؟ قال: ذلك الذي لايأمن جاره بوائقه» فمن الدين والأخلاق وحسن المعاملة والسلوك المقويم ألا يتصرف الجار في ملكه بما يترتب عليه أذى بجاره، ولكن لايكون بإجبار القضاء على مقتضى ما قرره أبو حنيفة وأصحابه.

هذا ما روى عن الطبقة الأولى من الفقهاء، وما جاء في ظاهر الرواية وقررنا أنه القياس الذي يوائم القواعد الفقهية، ولكن جاء أصحاب الفتاوي،

<sup>(</sup>١) راجع البدائع.

<sup>(</sup>٢) يروى أن شخصًا شكا إلى أبى حنيفة من بئر حفرها جاره فى داره، فقال له أبو حنيفة أحفرفى دارك بجوار تلك البئر بالوعة، ففعل، فنزت البئر الأولى، فكبسها ربها وترى أنه لم يذكر للشاكس أن يجبرجاره على كبس البئر، بل ذكر له تلك الحيلة وليست إلا من قبيل التصرف فى الملك، وهى ضرر قد دفع ضررًا، فسلم الفريقان من الأذى، وهكذا يقابل السوء بالسوء فتكون السلامة.

وغيرهم من المؤلفين والمجتهدين في المذاهب، فاستحسنوا أن يمنع الجار من التصرف في ملكه تصرفًا يضر بجاره ضررًا بينًا فاحشًا. لحديث لاضرر ولاضرار، ولأن الناس قد تركوا ما أوجبه عليهم الدين من وجوب رعاية الجار، فحقت عليهم كلمة القضاء لحملهم على منع الإضرار اضطرارًا، إذا لم يقوموا به اختيارًا، وليس القضاء إلا المنفذ لأحكام الشرع ما أمكن التنفيذ.

والممنوع على هذا الاستحسان ليس العمل الذي يترتب عليه مطلق الضرر ولو يسيرًا، بل العمل الذي يترتب عليه الضرر الفاحش البين، وقد جاء في فتح القدير حد العمل الذي يكون سببًا للضرر الفاحش البين فقال: «هو ما يكون سببًا للهدم، وما يوهن البناء سبب له، أو يخرج عن الانتفاع بالكلية ويمنع الحواتج الأصلية كسد الضوء بالكلية» ولايعتبر من الضرر الفاحش منع أشعة الشمس، أو سد منافذ الهواء على المساكن، لأنه يمكن الانتفاع مع ذلك في الجملة، وقد أحصى الفقهاء عددًا من الأضرار التي تعتبر فاحشة بينة، فمنها أن يتخذ طاحونًا أو مصنع حديد، ويشبت أن طرق الحديد ودوران الطاحون يوهن البناء، وأن يحدث تنورًا أو معصرة في سوق الخز، فيضر ضررًا فاحشًا ببضائع أهل السوق، وأن يحدث بجوار جدار جاره بئرًا أو بالوعة توهن بناء الجار، وأن يحدث في ملكه بناء ما يمنع الضوء عن جاره، بحيث لايستطيع القراءة في النهار من شدة الظلام، وأن يحدث شباكًا يطل منه على مقر النساء (۱).

وهذا الرأى الذى هو استحسان فى مذهب أبى حنيفة هو مذهب مالك رضى الله عنه، جاء فى تهذيب الفروق ما نصه: «مما هو معلوم لاشك فيه أن من ملك موضعًا له أن يبنى فيه، ويرفع فيه البناء ما لم يضر بغيره،وأن له أن يحفر فيه ما يشاء ويعمق ما شاء ما لم يضر بغيره» فالانتفاع بالملك عند مالك وأصحابه مقيد بقيد، هو ألا يضر بغيره، وهو استحسان المتأخرين عند الحنفية كما علمت.

<sup>(</sup>١) راجع طائفة مجموعة من هذه المسائل في مذكرة المعاملات لطلبة القسم الأول من مدرسة القضاء الشرعي.

## أسباب الهلك التام

٢٥ - ذكرنا في الفصول السابقة أسباب الملك الناقص، وأسباب الحقوق التي تتعلق بالأعيان، وما يشبهها، والآن نتكلم في أسباب الملك التام فنقول:

أسباب الملك ثلاثة أقسام هي:

(القسم الأول): سبب منشئ للملك على الأعيان بعد أن لم يكن ثابتًا فيها، وهذا هو الاستيلاء على الأشياء المباحة، ووضع اليد عليها، فإن الأشياء المباحة قبل حيارتها ووضع اليد عليها لم تكن مملوكة لأحد، ولم يكن ثمة ملك واقع عليها، وبالاستيلاء تشبت الملكية لواضع اليد، وهي ملكية حادثة، ويسمى هذا سببًا فعليًّا من أسباب الملكية، لأن منشأه لم يكن قولا أو عقدًا، ولكن منشؤه فعل وعمل، ولأنه سبب فعلى، وليس بسبب قولى صح أن يكون سببًا للملكية إذا حصل من محجور عليه؛ فإذا استولى المحجور عليه على مباح بأن أحيا أرضًا مواتًا، أو صاد صيدًا أو احتش كلأ، أو احتطب حطبًا، فقد ملكه، وذلك بخلاف الأسباب القولية، فإنها لايترتب عليها الملك بإطلاق من المحجور عليه، فشراؤه مثلا لايترتب عليه ملك له، وذلك لأن التصرفات القولية هي موضع الحجر، ولايترتب عليها آثارها لعدم اعتبارها منشئة للحقوق والواجبات منه. وأما الأفعال فتترتب عليها آثارها، ولذا لو جنى جناية وجب عليه أرشها، ويؤخذ من ماله.

(القسم الثاني): أسباب تنقل الملكية من سلطان شخص إلى غيره، ويشمل ذلك العقود الناقلة للملكية من بيع وهبة وصدقة وخلع بالنسبة لبدله ونكاح بالنسبة لمهره، ومن شأن هذا النوع من الأسباب أن تكون الأموال التي تنقل ملكيتها بسببها مشغولة بالملك قبلها، فإذا لم تكن مشغولة لاتنعقد سببًا للملك ؟ لأن مقتضاها بالنسبة للملك أن تنقله من حيز إلى حيز، وذلك لايكون إذا كان الملك ثابتًا أولا قبل العقد، ولذا لايصح أن يكون محل البيع مباحًا من المباحات، كما لايصح أن يكون المباح مهرًا أو بدل خلع أو محلا للصدقة أو الهبة، لأن الملكية لم تكن ثابتة في المباح قبل هذه العقود فلا يكون ثمة نقل من مالك إلى مالك، فلايكون مقتضى العقد ثابتًا.

(القسم الثالث): سبب الملك هو خلافة الشخص لغيره في الملكية، وهذا يشمل الميراث والوصية، فإن الملك يصل إلى الوارث والموصى له بالخلافة عن المورث والموصى، إذ لايملكان إلا من بعد وفاته، ووفاته شرط للملكية عنه، ولذا لايحتاج دخول الميراث في ملك الوارث إلى قبول منه، وكذلك لاتحتاج الوصية إلى قبول، بل الشرط عدم الرد فيها، بل إن الميراث يدخل في ملك الوارث جبراً عنه من غير اختياره وإرادته، ولايوجد من أسباب الملك ما ينتقل به الملك من غير اختيار سوى الميراث، وزاد الزيلعي على الميراث الوصية للجنين، فإن الملك يدخل من غير اختيار أحد لعدم وجود من يلي عليه، إذ لايصلح لأن يكون محلا للولاية عليه. وفي الوصية ما يقرب من هذا، وذلك إذا مات الموصى له قبل أن نعلم له قبولا أو ردًّا، فإن الملك يثبت له، ولم يشبت عنه احتيار. ومن كل هذه الأوصاف والخواص يستبين أن الملك الثابت بالميراث والوصية ملك سببه خلاف الوارث أو الموصى له للمورث والموصى؛ ولقد رتب الفقهاء على ذلك أحكامًا منها أن الوارث والموصى له كلاهما يكون خصمًا في إثبات الديون التي تكون على الميت، ولو لم يكونا خليفتين له في تركته ما كان لهما شأن في الخصومة، ومنها أن لهما أن يقيلا البائع من البيع إذا كان البيع حادثًا من المتسوفي، وتكون إقالتهما لها كل خواص الإقالة وأحكامها، ولولا أن ملكيتهما بسبب الخلافة لكانت إقالتهما بيعًا جديدًا من كل الوجوه، وما كانت لها أحكام الإقالة من حيث كونها نسخًا بالنسبة لبعض الأحكام، وبيعًا بالنسبة لبعضها.

والاستيلاء على المباح يشمل أربعة أضرب: (أحدها) إحياء الموات، (وثانيها) الاستيلاء على المعادن والكنوز، و(ثالثها) حيازة الأشياء المباحة، (ورابعها) الصيد.

# إحياء المصوات

مع الأراضى الموات هى الأراضى التى تعذر زرعها لانقطاع الماء عنها أو لغلبته عليها، أو لكون طينتها غير صالحة للإنبات، ويشترط لاعتبارها مواتًا أن تكون بعيدة عن العمران غير قريبة منه، لأنها إن كانت قريبة من العمران انتفع بها

فى غير الزراعة فتتعلق بها مصالحه، فتكون منها طرق، ومسايل ماء، ومطرح قسمامته، وملقى ترابه، ولم يختلف فى ذلك أحد من أهل العلم (١). ولكنهم اختلفوا فى مدى هذا البعد، فروى عن أبى يوسف رضى الله عنه أن البعد يكون بحيث لو وقف رجل فى أدنى الموات إلى العمران، ونادى بأعلى صوته لايسمع صوته فى العمران، فلو سمع لم تكن الأرض مواتًا، وقال محمد، وهو المروى فى ظاهر الرواية، أنه يكفى فى البعد ألا تكون من مرافق القرية بالفعل، فهو نظر إلى حقيقة الانتفاع. فإن كانت منتفعًا بها بالفعل فى مرافق العمران انتفى عنها وصف الموات، وإن كانت غير منتفع منها بالفعل بأن لم تكن من مرافق القرية اعتبرت غير منتفع بها، وتكون منفعتها فى الزراعة، وهى غير صالحة لها فهى موات إذن.

وقد اعتمد شمس الأئمة السرخسى قلول أبى يوسف مع أنه غير ظاهر الرواية على ما علمت (٢)، ومذهب الشافعي في هذا كمذهب أحمد.

وترك بعض الفقهاء الحد الفاصل بين القريب والبعيد إلى العرف، ومن هؤلاء الإمام أحمد بن حنبل وأصحابه، واستدل له بأن الحد لايعرف إلا بالتوقف، ولا يعرف بالرأى والتحكم، ولم يرد من الشارع لذلك حد، فوجب أن يرجع فى ذلك إلى العرف كالقبض والإحراز، فإن الأمر فى تحقيق معناهما إلى العرف والمشهور بين الناس، وأى حد من غير دليل هو تحكم، إذ ليس حد أولى من غيره ما دام ليس فى المسألة نص، أو قياس على منصوص عليه فليس لنا إلا أن نتركه للعرف.

\$ • وقد اشترط صاحب الكنز في اعتبار الأرض مواتًا ألا تكون مملوكة لشخص معين معروف، غير أن ذلك الشرط ليس لتحقيق كونها مواتًا بل لاعتبار الإحياء سببًا للملكية، فإن الأرض تعتبر مواتًا إذا تحقق أنها ليست من مرافق العمران، ولاتصلح للزراعة، ولو كان لها مالك معروف، غير أن الإحياء لايكون

<sup>(</sup>١) المغنى في كتاب إحياء الموات.

<sup>(</sup>٢) راجع كتاب الزيلعي والبدائع في إحياء الموات.

سببًا للملكية إلا إذا كانت الأرض لم يعرف لها مالك، سواء أكانت لم يجر عليها ملك قط، أم جرى عليها ملك، ولكن في غير عصور الإسلام، أم جرى عليها ملك في العصور الإسلامية ولم يعرف صاحبه، فما دامت لم يعرف لها مالك (١) معين فهي موات. ولكن قد حصل خالف بعض الفقهاء إذا كان المالك مسلمًا أو ذميًّا في عصور إسلامية ولكنه غير معروف،فقد رويت بعض الروايات عن أحمد ابن حنيل أنها لاتعتبر مواتًا ما دامت قد ملكت في عصور الإسلام، لقوله عليه الصلاة والسلام «من أحيا أرضًا مواتًا في غير حق مسلم، فهي له» ولأنها إذا ثبت أن لها مالكًا في الإسلام فهي على ملكيته، وعدم معرفته لايزيل ملكيته لأنها له، فإن لم يكن فلورثته، فإن لم يعلم ورثة فهي لبيت مال المسلمين لأنه وارث من لاوارث له، وعلى أية حال لاتعتبر مباحًا غير مملوك لأحد. ولكن كثرة الفقهاء ومنهم مالك وأبو حنيفة على أنها تملك بالإحياء لأنها لايعرف لها مالك، فأشبهت مالا مالك له، ولأنها إذا كانت مواتًا من القديم، بحيث لايعسرف مبدأ لمواتها سقطت ملكيتها، لعدم وجود محرز لها، ولعدم صلاحيتها للانتفاع وصارت كالعادى القديم الذي ينسب إلى ملاك قبل الإسلام، ولقد قال عليه الصلاة والسلام «عادي الأرض لله ولرسوله» ثم هو بعد لكم، وقد فسر القدوري رحمه الله العادي بما قدم خرابه ولو كان في الإسلام.

وم وإحياء الأرض جعلها صالحة للزراعة أو للانتفاع بإزالة السبب الذى جعلها غير صالحة وغير نافعة، فإذا كان مواتها بسبب غمر المياه لها، فإحياؤها بإقامة السدود الدافعة للمياه للتمكن منها والأخذ وقت الحاجة فقط. وإذا كان مواتها بسبب عدم وصول المياه إليها فإحياؤها بشق الأنهر لتصل المياه إليها، أو بوضع آلات رافعة للمياه لتصل إليها إن كانت عالية لاتصل المياه إليها من غير آلات رافعة، أو بكريها وسقيها حتى تصير بتلك العملية صالحة للإنبات إذا كان سبب الموات فساد تربتها. وإذا أرادها قرية، فإحياؤها ببناء حائط وتقسيمها بيوتًا ودورًا ونحو ذلك، وقد ذكر في المغنى أن في الإحياء روايتين في مذهب الإمام

<sup>(</sup>١) مالك رضى الله عنه يعتبر من الموات الذى يكون إحياؤه سببًا لملكية الأراضى التى ملكها أصحابها بالإحياء لابسبب آخر من أسباب الملكية إذا أهملت حتى صارت مواتًا بعد الإحياء فإن ملكيتها تذهب عنه وتعود مباحة كما كانت، وسنبين ذلك فى موضعه إن شاء الله.

أحمد بن حنبل إحداهما بنحو ما ذكرنا والثانية «أن الإحياء ما تعارفه الناس إحياء، لأن الشارع ورد بتعليق الملك على الإحياء ولم يبينه، ولاذكر كيفيته، فييجب الرجوع فيه إلى ما كان إحياء في العرف، كما أنه لما ورد باعتبار القبض والحرز، ولم يبين كيفيته كان المرجع فيه إلى العرف، ولأن الشارع لو علق الحكم على مسمى باسم لتعلق بمسماه عند أهل اللسان، فكذلك يتعلق الحكم بالمسمى إحياء عند أهل العرف، ولأن النبي علي لا لا لا على ما ليس إلى معرفته طريق، فلما لم يتبينه تعين العرف طريقاً لمعرفته؛ إذ ليس له طريق سواه. إذا ثبت هذا فإن الأرض تحيا داراً للسكني، وحظيرة، ومزرعة. فإحياء كل واحدة من تلك بتهيئتها للانتفاع الذي أريدت له ...».

70 - والإحياء وحده سبب للملكية عند الصاحبين والشافعي وأحمد بن حنبل ما دامت الأرض لا مالك لها. فللحاجة لشبوت الملكية بالإحياء إلى إذن الإمام، وقال أبو حنيفة رحمه الله: لايثبت الملك في الموات بمجرد الإحياء، بل لابد مع الإحياء من إذن الإمام.

استدل الأولون بأن الأراضى الموات ليست ملكًا لبيت المال، بل هي مال مباح، والمباح لمن سبقت يده إليه، وقد سبقت اليد إليه بالإحياء فهو لمن أحياه، فلاحاجة إلى إذن الإمام في ثبوت الملكية، كمن يحتطب حطبًا مباحًا أو يحتش كلاً مباحًا، فإنه يملك بمجرد الإحراز والاستيلاء،وكمن يصطاد حيوانًا لا مالك له فإنه يملكه بمجرد الاصطياد، وإذا كانت ملكية هذه الأشياء لاتحتاج في ثبوتها إلى إذن الإمام، فكذلك ملكية الموات من الأرضين لايحتاج الشخص في ملكيته إلى إذن الإمام، بل إلى الإحياء فقط؛ لأنه هو الذي جعله الشارع سببًا للملكية، فقد ورد في الحديث الشريف: «من أحيا أرضًا ميتة فهي له، وليس لعرق ظالم حق».

واستدل لأبى حنيفة بأن هذه الأرضين وإن كانت لامالك لها فى الإسلام هى فى سلطان الإمام، ويعتبر بولايته على البلدان واضع اليد عليها، وليس لأحد أن يستولى على ما تحت يد الإمام من غير إذن، وقد قال على السلام على ما طابت به نفس إمامه»، ولأن ولاية الإمام على أرض غير مملوكة يجعلها فى يده

كالغنائم يوزعها على المسلمين، وليس لأحد أن ينال شيئًا منها بغير أن يقسم له الإمام ويأذن له، ولأن الإحياء من غير إذن الإمام قد يدفع إلى التزاحم والتنازع، فلأجل الفصل بين الناس ولمنع النزاع بإزالة أسبابه كان لابد من إذن الإمام لتثبت الملكية بالإحياء، وحديث: «من أحيا أرضًا ميتة فهى له» لاينافى شرط الإذن لأنه يشبه حديث «من قتل قتيلا فله سلبه» (۱)، ولم يقل أحد أن من قتل قتيلا فى الجهاد فى سبيل الله يأخذ سلبه من غير إذن الإمام، فإذن الإمام ملاحظ فى الحديثين، منعًا للتشاح والتنازع وإن لم يذكر (۲).

**٥٧ ـ** والتحجير لايعتبر من أسباب الملك، وهو أن يضع الشخص علامة فى الأرض الموات تدل على سبقه إليها، أو يشرع فى إحيائها، فيعد من التحجير وضع سور حول الأرض، أو خط خطوط حولها تدل على سبق يده، ومنها أن يقطع أشواكها، أو يسوى عاليها بسافلها، لأن ذلك شروع فى الإحياء والشروع فى الإحياء من التحجير كما علمت. وهو باتفاق الفقهاء ليس كالإحياء فى إثباته

أما أنا فــأرى \_ إذا لم يكن ضرر على أحد، ولا لأحــد فيه خــصومة ـ أن إذن رســول الله ﷺ جائز إلى يوم القيامة، فــإذا جاء ضرر، فهو على الحديث : «وليس لعــرق ظالم حق . . .» عن رسول الله ﷺ قال : «من أحيا أرضًا ميتة فهى له، وليس لعرق ظالم حق». ثم يروى الحديث بروايات مختلفة كلها في معنى واحد.

<sup>(</sup>١) سلب القتيل ما يكون معه من سلاح وعتاد وقت قتاله.

<sup>(</sup>٢) قد حكى أبو يوسف رضى الله عنه خلافه مع شيخه فى كتاب الخراج، فننقله لنرطب كلامنا بكلام هذا السلف الصالح، وليستبين الناس كيف تكون أمانة العلم، بأنه يحكى كلام شيخه وحجته مع إصراره على رأيه، وهذا كلامه رضى الله عنه: «وكان أبو حنيفة رحمه الله يقول من أحيا أرضًا مواتًا فهى له إذا أجازه الإمام، ومن أحيا أرضًا مواتًا بغير إذن الإمام فليست له، وللإمام أن يخرجها من يده ويصنع فيها ما رأى من الإجارة والإقطاع وغير ذلك. قبل لأبى يوسف: ما ينبغى لأبى حنيفة أن يكون قد قال هذا إلا من شىء، لأن الحديث قد جاء عن النبى الله الله قال: من أحيا أرضا مواتًا فهى له، فبين لنا ذلك الشىء، فهل سمعت عنه في هذا شيئًا يحتج به. قال أبو يوسف: حجته فى ذلك أنه يقول: الإحياء لايكون إلا بإذن الإمام، أرأيت رجلين أراد كل واحد منهما أن يختار موضعًا واحدًا، وكل واحد منهما منع صاحبه، أيهما أحق؟ أرأيت إن أراد رجل أن يحيى أرضًا ميتة بفناء رجل، وهو مقر أن لاحق له فيها، فقال لاتحيا فإنها بفنائى وذلك يضرنى؟ فإنما جعل أبو حنيفة إذن الإمام فى ذلك الإنسان كان له أن فإنما جعل أبو حنيفة إذن الإمام فى ذلك الإنسان كان له أن التشاح فى الموضع الواحد، ولا الضرار فيه مع إذن الإمام ومنعه، وليس ما قال أبو حنيفة يرد الأثر له، وإنما الأثر أن يقول: وإن أحياها بإذن الإمام فليست له. فأما من يقول هى له، فهذا اتباع الأثر، ولكن بإذن الإمام، ليكون إذنه فصلا فيما بينهم من خصوماتهم وإضرار بعضهم ببعض.

للملكية؛ لأن الآثار المتضافرة تدل على أن وضع اليد على الأراضى الموات وضع مجردًا لا يعتبر من أسباب الملكية، بل الآثار التي جعلت سبب الملكية هو وضع اليد المشتمل على إحياء الأرض وجعلها صالحة للزراعة.

والمحتجر إذا مضى على تحجيره ثلاث سنوات اتفق الفقهاء على أنه يصبح لاحق له؛ لقوله عليه الصلاة والسلام: «عادى الأرض لله ولرسوله، ثم لكم من بعد، فمن أحيا أرضاً ميتة فهى له، وليس لمحتجر حق بعد ثلاث سنين»، وروى مثل هذا عن عمر بن الخطاب، فعساه يكون قد سمعه من الرسول على ولأن المحتجر إذا مضت عليه ثلاث سنين، ولم يصلح يكون قد ضيق على الناس فى حق مشترك بينهم، إذ لهم جميعًا الحق فى إحيائها وامتلاكها بهذا الإحياء، فجاء هذا فمنع الناس عنها، وما أحياها، ولاترك الناس يحيونها، فكان فى هذا المنع ظالمًا معتديًا، وما كان له بعد هذا حق فى إمساكها، لأنه لايجوز استمرار الظلم والاعتداء بهذا المنع من غير أى ثمرة ترجى منه، ولو جاء غيره وانتزعها منه بعد الثلاث بالقهر والغلبة وأحياها تكون ملكه باتفاق الفقهاء.

هذا ما يتعلق بسأن المحجر بعد ثلاث سنوات. أما قبل ثلاث السنوات فله حق متعلق بها؛ لأن يده سبقت إليها، والسابق إلى المباح أولى من غيره به، وأحق بامتلاكه دون الناس أجمعين، غيرأن الفقهاء الحنفية وغيرهم اختلفوا في مدى هذا الحق. فقال بعض الفقهاء أنه حق ثابت ديانة لاقضاء، لأن ملكيت لم تثبت قبل ثلاث سنوات، ولكن على الناس من حيث الديانة أن يحترموا هذا الحق، ولكن لايلزمون به قضاء، ولذا إذا جاء شخص في مدة ثلاث السنوات وأحيا الأرض الموات كان المالك لها، لأن حقه في الملك صار أقوى من حق الآخر باليد، ونظير هذا من استام شيئًا ليشتريه، أو خطب فتاة ليتزوجها يحرم على غيره ديانة أن يستام عليه، أو يخطب على خطبته، فإذا بجاء واستام واشترى، أو خطب وتزوج، لم يكن لأحد أن يمنعه بقوة القضاء، وكان زواجه بلا ريب، بمثل هذا جاء في الزيلاء وغيره (١)، وقالوا إنه صحيح.



<sup>(</sup>١) ومثله جاء في المغنى من كتب الحنابلة.

وقال بعض الفقهاء: إن من أحيا في مدة ثلاث السنوات لايملك بإحيائه لأن حق المحتجر أولى من حق غيره، والمحيى بعد تحجيره معتد عليه؛ فلا يصح أن يكون إحياؤه سببًا للملكية، لأن الظلم لايكون سببًا في إثبات الملكية، وقد قال أن يكون إحياؤه سببًا للملكية، إذ إنه السابق، والسابق إلى المباح أولى به من غيره، فكان حقه الثابت بذلك السبق أولى بالرعاية، ولذلك لايثبت بإحياء غيره أي حق من الحقوق له.

مه ـ والملك بالإحياء كالملك بسائر أسباب الملكية متى ثبت لشخص لايزول عنه إلا بانتقاله بسبب من أسباب الملكية، فما لم يحدث ذلك السبب فالملكية ثابتة للمحيى، ولو صارت الأرض بعد ذلك مواتًا بإهمالها وعدم تعهدها بالحرث والسقى، وهذا مذهب الشافعى، وأحمد بن حنبل، ومذهب أبى حنيفة.

وقال مالك : إن الإحياء إذا ذهب بعودة الأرض مواتًا، قبل أن ينتقل الملك إلى غير المحيى تنتهى الملكية، ويكون لأى شخص امتلاكها بالإحياء وحجته في ذلك :

(۱) أنه في إحياء الموات جعل الإحياء علة الملك، فإذا ذهب الإحياء ذهب الملك، لأن الحكم يدور مع علته وجوداً وعدماً، فإذا ذهبت العلة بطل الحكم، وإذا وجدت وجد، فلما صارت الأرض مواتاً، ذهبت العلة، فلم يعد للحكم، وهو الملكية، وجود (۱).

(٢) وإن الإحياء سبب فعلى من أسباب الملك التي ترد على المباحات، وهي ضعيفة لورودها على غير ملك سابق، بخلاف أسباب الملك القولية لايبطل الملك فيها بعدم استمرارها، لأنها ترد على مملوك فلتأصل الملك قبلها قويت إفادتها

<sup>(</sup>۱) وقد رد ذلك الدليل ابن الشاطر وهومالكى، بأن الإحياء قد ثبت فتسرتب أثره، وهو الملكية، ولم يرتفع الإحياء الذى أوجد الملكية، لأن الواقع لايرتفع، إذ إن الإحياء فعل من الأفعال المجردة حدوثه سجل فى الوجود، فلايمكن نفيه، وإن كان يمكن ألا يستمر، واستمرار الأسباب وبقاؤها ليس بشرط فى وجود الأحكام المبينة عن وجودها، فإن الملك المترتب على الشراء أو الهبة أو الإرث أو الوصية لاتستمر أسبابه، ومقتضى كلام مالك ألا يستمر هذا الملك لعدم استمرار هذه الأسباب، ولم يقل أحد ذلك (ملخص بتوضيح من إدرار الشروق على أنوار الفروق).

للملك لاجتماع إفادتها مع إفادة ما قبلها، وكذلك إذا ورد البيع على الإحياء، لم ينتقض الملك بعد ذلك لتظاهر الأسباب (١).

(٣) وأن الإحياء كالاصطياد واحتياز كل مباح، إذا رفعت اليد فيه عاد مباحًا كما كان. فالسمك إذا انفلت إلى النهر عاد مباحًا، والحيوان الذي صيد، إذا توحش وتأبد، ولم يعد لليد سلطان عليه إلا بصيد جديد عاد مباحًا كما كان، والماء إذا حيز، ثم اختلط بماء النهر صار مباحًا كما كان. فكذلك الأرض الموات إذا عادت بعد الإحياء مواتًا عادت إلى ما كانت عليه من الإباحة (٢).

واستدل أبو حنيفة والشافعي وأحمد بن حنبل، بحديث «من أحيا أرضًا ميتة فهي له، وليس لعرق ظالم حق»، وهذا الحديث يفيد الملك بإطلاق، والملك إذا ثبت لايزول عن شخص إلا بالأسباب الناقلة له من شخص إلى شخص، ولأن الإحياء كالبيع والهبة وغيرها من أسباب الملكية، بل كلها مبنى عليه في الأراضي، وإذا كانت هذه الأسباب لاتنتهى الملكية بسببها بعودة الأرض مواتًا فكذلك الإحياء لاتنتهى الملكية بسببه بعودتها مواتًا.

90 - والأرض الموات إذا أحييت، أتعتبر من الأراضى الخراجية أم من الأراضى العشرية (٣)؟ إذا أحياها ذمى تكون خراجية؛ لأن ما يقع تحت سلطان

<sup>(</sup>٣) الأراضى العشرية هى الأراضى التى فتحها المسلمون عنوة، وقسمت بين الفاتحين؛ والأراضى التى أسلم أهلها عليها من غير فتح. والأراضى الخراجية هى الأراضى التى فتحت عنوة وأقر أهلها عليها. ويظهر أثر التفرقة بين العشر والخراج فيما يؤخذ منهما من ضرائب، فالعشرية يؤخذ منها العشر مما تنتج من زرع إن سقيت بغير آلة ونصف العشر إن سقيت بآلة، وأما الخراجية فيؤخذ منها مقدار يقدره ولى الأمر على حسب ما تطيق الأرض، ويسمى ذلك خراج وظيفة؛ وقد يرى الإمام أن تؤخذ نسبة معينة من الأرض، ويسمى ذلك خراج مقاسمة.



<sup>(</sup>۱) يرد هذا الدليل بأن أى سبب من الأسباب القولية يقوم عـلى السبب الفعلى، وهو الاستيلاء على المباح، فإذا كان الاستيلاء على المباح سببًا ضعيفًا، فكل ما ينبنى عليه يرد عليه ضعفه، فإذا كان المحيى للأرض ملكه ضعيف، فمن يستفيد الملك عن طريقه يستفيد منه هذا الضعف، لأنه يملك بمقدار ما يملك هو.

<sup>(</sup>٢) يرد هذا الدليل بأن هذه المقدمات تنطبق على الملكية بالبيع وغيره، فالسمك إذا عاد إلى النهـر عاد مباحًا ولو كان قد بيع، وكذلك الحـيوان إذا توحش والماء المحوز إذا اختلط بماء النهر، فإنهما يعـودان مباحين، ولو كانا قد بيعا، ومقتضى هذا إذن أن الموات إذا بيع بعد إحيائه ثم عاد مواتًا عاد مباحًا، ولم يقل ذلك أحد حتى مالك رضى الله عنه.

الذمى من الأراضى يكون خراجيًّا، ولو كان قد انتقل من غيره، بل لو كانت عشرية فى يد مسلم، فنقلت إلى ذمى تكون خراجية عند أبى حنيفة وعلى ذلك يكون أولى بهذا الوصيف ما أحياه هو، وأنشأ عليه ملكًا مبتدأ بالإحياء. ولأن العشر من أنواع الزكاة، فهو عبادة، أو على الأصل فى معناها، ولايصح أن نفرض عبادة إسلامية على غير المسلمين؛ لذلك كانت الأرض التى يستولى عليها ذمى خراجية، ليفرض عليها الخراج.

وإذا أحياها مسلم، فقد قال محمد: إنها تتبع ماءها. فإن كانت تسقى من ماء السماء أو ببئر استنبطها فيها، أو بماء الأنهار العظام التي لاتقع في قبضة أحد فهي عشرية، وإن سقيت بماء من نهر كان قد حفره الأعاجم قبل الإسلام، فهي خراجية، وذلك لأن الماء هو العنصر الفعال في الزرع، بل هو في أغلب الأحوال ماتحتاج إليه الأراضي الموات لأجل إحيائها وجعلها صالحة للزراعة.

ولذلك تكتسب الأرض صفته، فإن كان ماء يفيض بنعمة الله من غير عمل الإنسان كانت عشرية، وإن كان ماء كان لغير المسلمين عليه سلطان، وهو في حوزتهم وملكهم كانت خراجية، لأن هذا النوع من المياه يعتبر فيئًا وغنيمة، فهو يشبه الأراضى الخراجية، فما يحييه من الأراضى يكون خراجيًّا. وقال أبو يوسف إذا أحياها مسلم تعتبر عشرية إذا كانت في حيز الأراضى العشرية بأن كانت الأرض التي هي فيها عشرية، وتعتبر خراجية إذا كانت في حيز الأراضى الخراجية، وذلك لأن مرافقها متعلقة بما حولها من الأراضى فتكون تابعة له في الوصف، فإن كان خراجيًا كانت مثله، وإن كان عشريًا كانت كذلك.

## ٦٠ ـ إحياء الموات في القانون المدنى المصرى:

الأراضى الموات ولو أنها من الأشياء المباحة بمقتضى طبيعتها معتبرة فى القانون المدنى من أملاك الدولة. ولذا جاء فى المادة الثامنة ما نصه: «الأموال المباحة هى التى لا مالك لها، ويجوز أن تكون ملكًا لأول واضع يده عليها. ولايجوز وضع اليد على الأراضى التى من هذا القبيل إلا بإذن الحكومة حسب الشروط المقررة فى اللوائح والقوانين».

ومن هذا يفهم أن الحكومة قد اعتبرتها ملكًا لها، وإن أقرت أنها في الأصل من الأشياء المشتركة بالإباحة الطبيعية. ولقد بينت ذلك لجنة المراقبة القضائية فقد جاء في أحد منشوراتها «إن الحكومة مالكة لجميع الأراضي التي لايمكن أحدًا أن يثبت ملكيته لها، وعلى ذلك فمن أخذ أحجارًا من أحد المحاجر سواء أكانت مستخرجة أم استخرجها هو بنفسه يعتبر سارقًا لملك الحكومة»(١).

وعلى هذا الأساس لم يكن الاستيلاء على الأراضى الموات كافيًا للملكية كالشأن في كل الأموال المباحة كما نصت على ذلك المادة السادسة والخمسون، بل كانت ملكية الأراضى الموات لها طرق مقررة أخرى غير مجرد الاستيلاء، وقد ذكر الشراح أن طرق ملكيتها ثلاثة:

(۱) وضع اليد عليها المدة الطويلة المقررة في القانون، وهي مدة خمس عشرة سنة، وهذا سبب عام من أسباب الملكية يشمل المباح وغير المباح من الأموال، وإن كان هو في الأراضي الموات التي هي في أصلها على الشركة الطبعية أظهر، وأكمل إثباتًا، لأنها لم تتعلق بها ملكية أحد من الناس، فيكون وضع اليد تلك المدة مثبتًا للحق، من غير أن ينفي حقًا ثابتًا يناقضه. وعلى هذا فهو يثبت في الأرض الموات الحق في الملكية من غير أي ظلم يلابسه.

(٢) وضع اليد من غير تقييد بمدة معينة، وهذا لايثبت الملكية إلا بإذن من الحكومة، ولابد للإذن من إجراءات أشارت إليها المادة السابعة والخمسون من القانون المدنى، وبينها الأمر العالى الصادر في ٩ سبتمبر سنة ١٨٨٤، وخلاصتها أنه لابد من تسليم الأرض بمعرفة مندوب من المديرية، وتصديق مجلس الوزراء، وتحرير حجة مشتملة على شروط الإعطاء (٢).

وإن كان تحرير تلك الحجة من حيث قوته محلا لخلاف في الفقه وفي القضاء، فبعضهم يعتبره جزءًا متممًا لإجراء نقل الملكية، وبعضهم يعتبره دليلا على النقل، وليس جزءًا من أسبابه.

<sup>(</sup>٢) راجع في كل هذا كتاب الملكية العقارية في مصر لأستاذنا الجليل الدكتور محمد كامل مرسى بك.



<sup>(</sup>١) هامش كتاب الملكية العقارية في مصر للأستاذ الكبير الدكتور محمد كامل مرسى بك، ص ٩٨.

(٣) الزرع أو الغرس، أو البناء، فإذا زرع شخص في الأراضي الموات، أو بني فيها أو غرس أشجاراً اعتبر مالكاً لها بهذا العمل بشرط ألا تنقطع يده عنها مدة خمس سنين في الخمس عشرة سنة التالية لإحياء الموات. وقد نصت على هذا وعلى ما سبقه المادة السابعة والخمسون من القانون المدنى، وهذا نصها:

«أما الأراضى غير المزروعة المملوكة شرعًا للميرى، فلايجوز وضع اليد عليها، إلا بإذن الحكومة، ويكون أخذها بصفة أبعادية تطبيقًا للوائح. إنما كل من زرع أرضًا من الأراضى أو بنى عليها، أو غرس فيها غراسًا يصير مالكًا لتلك الأرض ملكًا تامًا، لكنه يسقط حقه فيها بعدم استعماله لها مدة خمس سنوات فى ظرف الخمس عشرة سنة التالية لأول وضع يده عليها».

وهنا يثار بحث في نقطتين إحداهما في مدة خمس السنوات أهي خمس متتابعة أم يجوز أن تكون متفرقة ؟

وثانيهما في إذن الحكومة بالبناء أو الغرس أو الزرع أهو لازم أم غير لازم ؟ أما عن الأولى منهما فعبارة القانون ليس فيها نص مبين صريح بتعيين أى الحالتين، ولذلك يصح أن يقال إن النص لم يشترط أن تكون السنون الخمس متتابعة، فتشمل الحالين حال التتابع وحال التفرق، ولايصح إيثار إحداهما على الأخرى بالاعتبار، وعلى هذا فمتى ترك الاستعمال خمس سنوات ولو متفرقات في مدة الخمس عشرة سنة سقطت الملكية.

ويصح أن يقال إن خمس السنوات يجب أن تكون متتابعة، لأنها المتبادر إلى الفهم من عبارة القانون، والقوانين تفهم بظواهر دلالاتها أولا، ولأن الملكية تثبت بالغراس أو البناء أو الزراع، فلاتسقط إلا بلفظ صريح في الإسقاط، ظاهر الدلالة فيه قاطع غير قابل لاحتمال غيره، وذلك لايكون إلا إذا كانت السنوات الخمس متتابعة، أما غير المتتابعة، فليست الدلالة عليها بظاهر النص أو قطعية فيه، بل هي احتمال فيه، ولاتسقط الملكية الثابتة بالاحتمال (١). «ولأن قصد الشارع أن تكون

<sup>(</sup>۱) في أصول الفقه الإسلامي قاعدة؛ لو طبقت في هذا المقام لرجحت اشتراط التتابع وتلك القاعدة هي أن المطلق إذا أطلق ينصرف إلى الفرد الكامل، ولهظ الخمس سنوات مطلق فينصرف إلى الفرد الكامل، وهي خمس السنين المتتابعة.

مدة عدم الاستعمال متتابعة، لأن عدم الاستعمال لمدة طويلة يدل على نية الترك بخلاف عدم الاستعمال مدة قصيرة ونحن نفضل هذا الاستنباط»(١).

وأما لزوم إذن الحكومة بالبناء أو الغرس أو الزرع فقد اختلف القضاء فيه، فبعض المحاكم لم يشترط الإذن وبعضها اشترطه، بل تثبت الملكية بمجرد الإحياء في نظره.

## وقد احتج الفريق الأول:

(۱) بأن المادة ٥٧ ذكرت حالين إحداهما حال الملك بالإذن، والشانية حال الملك بالغرس أو البناء أو الزرع، ولاشك في أن الحالين يجب أن تكونا مختلفتين من حيث الحكم والأثر ولا اختلاف بينهما إلا من حيث الإذن وعدمه، فقد كان الإذن عماد الملكية في الحال الأولى، فلو كان عمادها في الثانية ما كان لذكرها معنى، ولكانت لغواً من القول، وذلك ما لا يعقل وجوده في نصوص القوانين.

(۲) وبأن الحكمة في وضع الفقرة الثانية من المادة المذكورة تشجيع الناس على استغلال الأراضي حتى تنمو بذلك ثروة البلاد، وهذا يجعل للزارع والغارس والباني ميزة على غيرهم من المستولين على الأراضي الذين يسمح لهم استيلاؤهم بالملكية، وذلك لايكون إلا بإعفائهم من الإذن الذي يجب في ملكية غيرهم، وإلا كانوا معهم سواء، بل إنهم يكونون أدنى حالا منهم؛ لأن ملكيتهم تسقط بالترك خمس سنوات في مدة خمس عشرة سنة، بينما لاتسقط ملكية من أخذوا بصفة أبعادية بذلك، وذلك تخريج بعيد عن الإنصاف بعده عن العقول.

(٣) وأنه لاخطر على الحكومة ولاخوف على أراضيها من الملكية، بغير إذن، لأن الأراضى الموات إذا أحياها غارس أو بان أو زارع استفادت منها الحكومة بزيادة الثروة واتساع العمران، وذلك يدر على مالية الحكومة أموالا من الضرائب التى تفرضها على الأرض بعد إحيائها بعد أن كانت لاتستفيد منها شيئًا قليلا أو كثيرًا.

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الملكية العقارية في مصر المنوه عنه سابقًا.

وقد احتج الفريق الثانى بأن من يريد الانتفاع بأى جزء مما تملك الدولة ما يستطيع الانتفاع به إلا بإذنها، ولايتصور أن ملك المنفعة أو حق الانتفاع يحتاج إلى الإذن، ولا تحتاج الملكية التامة إلى الإذن.

والفرق بين فقرتى المادة ٥٧ ليس فى الإذن وعدم الإذن، ولكن الفرق فى أن الغرس أو البناء أو الزرع يجعل الملك تامًا بمعنى أنه ليس للحكومة أن تسحب الإذن إلا إذا سقطت الملكية بالترك المنوه عنه (١).

وأما عند عدم الزرع أو الغرس، فللحكومة أن تسحب الإذن في أي وقت شاءت.

(٤) وبأنه وإن كان من فائدة الحكومة إحياء أموات الأراضى تصبح أراضيها عرضة للضياع، وإذا كان كل غارس وبان وزارع يصبح مالكًا بمجرد غرسه أو زرعه أو بنائه، وقد يضيع الصالح بجوار غيره إذا فتح الباب على مصراعيه، فالأولى سدًّا للذرائع جعل الملكية للموات محصورة في الإذن، والمادة ٥٧ تقبل ذلك (٢). ولا تمنعه.

11 - من كل ما تقدم يستفاد أن القانون المدنى يتقارب من مذهب أبى حنيفة في الجملة، فهو لم يعتبر الأراضى التي لامالك لها من الناس خالية من الملاك، بل اعتبرها ملكًا للدولة، وهي بهذا تمتاز عن سائر المباحث، وبما يقرب من ذلك قال أبو حنيفة، ولم يعتبر مجرد إحياء الموات في نظر القانون المدنى سببًا للملكية؛ بل اشترط في بعض تخريجاته، وهو ما نميل إليه، إذن ولى الأمر مع الإحياء؛ ليكون الملك تامًّا.

وموضع الخلاف بين الفقه والقانون أن القانون المدنى اعتبر وضع اليد بالإذن سببًا للملكية مع أن أحدًا من الأئمة؛ إلا إذا فرضنا أن الإذن من الحكومة تمليك لايعتبر سببًا للملكية باتفاق الأئمة؛ إلا إذا فرضنا أن الإذن من الحكومة تمليك

<sup>(</sup>٢) قد لخصنا أدلة الفريقين من كتاب الملكية العقارية في مصر.



<sup>(</sup>١) وهو ترك مدة خمس السنوات من غير استغلال في مدة الخمس عشرة سنة.

وهبة، وعلى ذلك لايكون السبب في الملكية وضع اليد، ولكن السبب الهبة والإعطاء.

وعلى أية حال يلاحظ أن في هذا فرقًا بين الشريعة والقانون في الإحياء، ولكن يلاحظ أن المادة السابعة والخمسين عبرت بالأراضى غير المزروعة؛ وربما شمل ذلك الموات وغيره من الأراضى؛ إذ عسى أن يكون من الأرض غير المزروعة ما هو صالح للزراعة، ولكن الإهمال هو الذي جعلها غير مزروعة.

وهناك فرق آخر بين القانون والأقوال الراجحة في الشريعة، وهو سقوط الملكية بعد الزرع والإحياء، إذا ترك الاستعمال خمس سنوات، فإن أكثر الفقهاء لايقر سقوط الملك بعد الإحياء، ولو عاد مواتًا.

وخالف فى ذلك مالك فقط. ومع ذلك لانرى فى مندهبه تقدير الترك بخمس سنوات، ولاتقييدها بأن يكون فى مدة خمسة عشر عامًا من تاريخ الإحياء، على أية حال نرى أن القانون فى هذه الجزئية أقرب إلى مذهب مالك من غيره.

# الاستيلاء على الركاز

77 ـ الركاز في اللغة جمع ركزة، وهي قطعة من جوهر الأرض المركوز فيها، ويصح أن يكون اسم جنس جمعي مفرده ركازة، وهي بمعنى ركزة.

وعلى ذلك فالركاز كل ما يشتمل عليه باطن الأرض من جوهر، هو فيها بأصل خلقها وتكوينها، كالذهب الغفل والفضة، والأحجار الكريمة والفحم الحجري، ونحوه، ويسمى معدنًا، أو بوضع الإنسان، ويسمى كنزًا.

لقد جاء في القاموس ما نصه: «الركاز ما ركزه الله تعالى من المعادن أي أحدثه، ودفين أهل الجاهلية، وقطع الفضة والذهب من المعدن، وأركز وجد الركاز»(١).

<sup>(</sup>١) وبمثل ذلك ورد في أساس الـبلاغة للزمـخشري. ولذا جـاء فيه : «أركــز : أصاب، ركازًا أو مـعدنًا أو كناً».



على ذلك يكون التفسير اللغوى للركاز شاملا للمعادن والكنوز سواء أكانت مودعة باطن الأرض قبل الإسلام أم كانت مودعة بعده.

ولكن عرف بعض الفقهاء خالف ذلك العموم اللغوى، ولذا جاء في النهاية لابن الأثير عند تفسير كلمة الركاز في الحديث : «وفي الركاز الخمس» ما نصه : «الركاز عند أهل الحجاز (١) كنوز الجاهلية المدفونة في الأرض، وعند أهل العراق المعادن، والقولان تحتملهما اللغة؛ لأن كلا منهما مركوز في الأرض أي ثابت، ويقال ركزه يركزه ركزاً إذا دفنه».

وهنا نجد الفقهاء قد اختلفوا في معنى الركاز الوارد في الحديث السابق، فمالك والشافعي وكثيرون من الفقهاء يقصرون الركاز على دفين أهل الجاهلية، وأبو حنيفة والشورى وغيرهما يقولان إن الركاز يشمل نوعين: المعدن، والكنز، لأنه في اللغة كذلك، وليس ثمة مقتض للتفريق بين المعنى اللغوى والشرعي، وجعل هذا أخص من ذلك، والتخصيص بحكم، لادليل عليه، بل قد ذهب بعضهم إلى أن الركاز حقيقة في المعدن مجاز في الكنز سواء أكان جاهليًّا أم إسلاميًّا وإن ذلك الاختلاف كان أساس اختلاف الآراء الفقهية.

77 ـ وقد انبنى على اختلاف الفقهاء فى معنى الركاز اختلافهم فى أحكام المعادن التى تكون فى باطن الأرض، فمالك رضى الله عنه لم يخمسها لأنها ليست ركازًا، وعنده قولان فى أحكام المعادن، وقد ذكرهما ابن رشد فى مقدماته.

(أحدهما) أن المعادن ملك الإمام، وليست بملك لصاحب الأرض والأمر فيها إلى الإمام يقطعها لمن يشاء، ويعطيها لمن يعمل فيها بوجه الاجتهاد طول حياته أو مدة من الزمان من غير أن يملك أصلها، وتؤخذ منه الزكاة إن كان فيها زكاة.

<sup>(</sup>١) الراجع أنه يريد من أهبل الحجاز وأهل العراق فقهاء الحجاز، وفقهاء العراق، ولايصح أن يريد عموم الناس في الإقليمين، وإلا كان ذلك إطلاقًا لغويًّا مختلفًا في الإقليمين ويكون متناقضًا لقوله بعد ذلك : والقولان تحتملهما اللغة.

ولقد قطع النبى ﷺ لبلال بن الحارث المزنى معادن من معادن القبلية (١)، وكان لايأخذ منها الزكاة، ولأن الذهب والفضة في الأرض أقدم من ملك المالكين، وملكهم إنما عرض لظاهر الأرض دون ما في جوفها، فبقى ما في جوفها فيئًا للمسلمين، يتولاه عنهم ولي أمرهم وينفق في مصالحهم.

وهذا القول يتفق مع ما يدعو إليه الاشتراكيون في أوربا، فهم يدعون إلى أن تكون المناجم ملكًا للدولة، لأنها مصدر عظيم للثروة، يدر الربح الكثير من غير عمل يتناسب مع ما يأتي به من در وخير، وملكيتها لآحاد تؤدى إلى أن يكون في الدولة قوم ينالون الخير كله من غير عمل، وبجوارهم من ينالهم التعب والنصب من غير أن ينالوا خيرًا يتفق مع ما بذلوا من كد ولغوب، والثروة لاتكون موزعة توزيعًا عادلا متناسبًا يجعل حياة الجماعة منسجمة متلائمة؛ إذ يكون بعض الناس يملكون القناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والأنعام والحرث والسيارات قد خرجت على الناس بزينتها أو ما تحمل من متع الحياة ولهوها مخترقة الميادين والسبل، وبجوار هؤلاء الرافهين بزخرف الحياة الدنيا وزينتها قوم لايجدون ما يتبلغون به، قد علتهم صفرة ترهقها من شدة الجوع والفاقة. فكان من العدل أن تكون المناجم، وهي تدر الخير الوفير من غير عمل كثير ملكًا للدولة، وتوزع أنزالها على الفقراء والمساكين والمتعطلين، والغارمين، وفي سبيل الله، وابن السبيل.

هذه وجهة نظرهم في هذا الزعم، وتلك نتيجة مقدماتهم، ولاشك أن ذلك القول من مذهب مالك يتلاقى في جملته مع بعض ما تنتجه مقدماتهم، وبعض ما ترمى إليه آراؤهم.

القول الثانى: أن المعادن تابعة للأرض، فإن كانت فى أرض حرة أو فى أرض العنوة (٢) أو فى الفيافى والجبال التى هى غير مملوكة لأحد كان أمرها إلى الإمام يقطعها لمن يعمل فيها، أو يعامل الناس على العمل فيها لجماعة المسلمين على ما يجوز له، ويأخذ منها الزكاة إن كانت الزكاة فيها واجبة.

<sup>(</sup>١) نسبة لقبل موضع على ساحل البحر بينه وبين المدينة سير خمسة أيام.

<sup>(</sup>٢) الأرض العنوة (الأرض الخراجية)، وهي مملوكة للدولة فما في جوفها ملك لها أيضًا.

وإن كانت الأرض مملوكة فهى لصاحب الأرض، لأنها تكون بمنزلة ما ينبت فيها من نبات.

وقد رد هذا الدليل بأن المقايسة ليست كاملة بين الزرع والمعادن؛ لأن الزرع ينبت بعد الملك، فهو ثمرة من ثمراته، وأما المعادن فهى فى الأرض من قبل طروء الملك عليها، وما كانت داخلة فى ملك مالك عند وجود أسبابه.

وعلى هذا القول تكون الزكاة واجبة في الذهب والفضة بمجرد العثور عليهما إذا كانا قد بلغا نصاب الزكاة، ولايشترط أن يحول الحول لوجوبها، لأن الذهب والفضة لما وجدا في الأرض كانا نماء لها، فأشبها الزرع من هذه الناحية، والزرع تجب فيه الزكاة من غير اشتراط الحول، ومن غير اشتراط الخلو من الديون.

غير أن الزكاة، وهى ربع عشر الخارج تجب فى معدن الذهب والفيضة إذا خرج بجهد ومشقة وعمل كثير، أما إذا خرج بغير جهد كبير، بل بعمل يسير أو بغير عمل فيه الخمس لبيت المال، ولايكون فيه مقدار الزكاة فقط؛ لأنه فى هذه الحال يشبه دفين الجاهلية، وفيه الخمس لبيت المال.

**7.5** هذا مذهب مالك فى المعدن، ومذهب الشافعى فيه قريب من القول الثانى، فهو لايرى أن ليس فى غير الذهب والفضة من المعادن شىء يؤخذ، ويرى أنه لايؤخذ شىء إلا إذا ما استخرج من باطن الأرض حد الزكاة، لأن ما يؤخذ إنما هو على سبيل الزكاة، ويختلف عن القول الثانى فى مذهب مالك فى ثلاث نقط:

(الأولى) أن الأرض المباحة يكون المعدن فيها على مذهب مالك للإمام، على ماذكرنا، وأما عند الشافعي، فيكون المعدن لمن وجده، وتجب الزكاة إن بلغ نصابًا.

(الثانية) أن الزكاة هي الواجبة سواء ما استخرج كان بجهد يسير أم بجهد كبير وذلك عند الشافعي.

أما مالك، فقد علمت أن الخارج بجهد يسير أو بغير جهد قط، فالواجب فيه الخمس.

(الثالثة) أن الحول شرط في بعض الأقوال عند الشافعية، ولذا جاء في المهذب ما نصه : «ويجب حق المعـدن بالوجود، ولايعـتبر فـيه الحـول في أظهر القولين؛ لأن الحول يراد لتكامل النماء وبالوجود يصل النماء، فلم يعتبر فيه الحول كالعشر، وقــال البويطي لايجب حتى يحول الحول؛ لأنه زكاة فــي مال تتكرر فيه الزكاة، فاعتبر فيها الحول كسائر الزكوات».

70 ـ هذا قول الإمامين الجليلين الشافعي ومالك في المعدن، وبنيا أقوالهما على أن المعدن غير الركاز، ولو كان المعدن داخلا في عموم الركاز لكان داخلا في عموم الحديث الشريف: «وفي الركاز الخمس».

أما الحنفية، فهم يعدون المعدن من الركاز، ولذا يقولون إن المعادن التي تذوب بالنار يجب فيها الخمس، لأن كلمة الركاز تشمل المعادن التي تذوب بالنار، بل على التحقيق الركاز حقيقة فيها مجاز في غيرها، ولنترك القلم لأبي يوسف رحمه الله يوضح المذهب، فقد قال في كتاب الخراج ما نصه:

«في كل ما أصيب من المعادن من قليل أو كشير الخمس، ولو أن رجلا أصاب في معدن أقل من وزن مائتي (١) درهم أو أقل من وزن عشرين مثقالا فإن فيه الخمس، ليس هذا على موضع الزكاة، إنما هو على موضع الغنائم، وليس في تراب ذلك شيء.

إنما الخمس في الذهب الخالص، وفي الفضة الخالصة، والحديد والنحاس والرصاص. ولايحسب لمن استخرج ذلك من نفقته عليه شيء إلا بعد تصفيتها؛ قد تكون النفقة تستغرق ذلك كله؛ فلايجب إذن فيه خمس عليه، وفيه الخمس حين يفرغ من تصفيته قليلا كان أو كثيرًا، ولايحسب له من نفقته شيء.

وما استخرج من المعادن سوى ذلك من الحجارة، مثل الياقوت والفيروز والكحل والكبريت والمغرة فـلا خمس في شيء من ذلك إنما ذلك كله بمنزله الطين والتراب.



<sup>(</sup>١) وزن مائتي الدرهم من الفضة أو العشرين مثقالًا من الذهب هي نصاب الزكاة.

ولو أن الذى أصاب شيئًا من الذهب أو الفضة، أو الحديد، أو الرصاص، أو النحاس كان عليه دين فادح لم يبطل ذلك الخمس عنه، ألا ترى لو أن جندًا من الأجناد أصابوا غنيمة من أهل الحرب خمست، ولم ينظر أعليهم دين أم لا، ولو كان عليهم دين لم يمنع ذلك من الخمس».

ولم يقتصر أبو يوسف في أخذ الخمس على ما يستخرج من باطن الأرض بل أوجب أخذ الخمس فيما يدسره البحر من حلية ولآلئ؛ ولذا قال في كتاب الخراج:

"وسألت يا أمير المؤمنين عما يخرج من البحر من حلية وعنبر، فإن فيما يخرج من البحر من الحلية والعنبر الخمس، وأما غيرهما فلاشيء فيه، وقد كان أبو حنيفة وابن أبي ليلي رحمهما الله يقولان: ليس في شيء من ذلك أخماسه لمن أخرجه، لأنا قد روينا فيه حديثًا عن عمر رضى الله عنه، ووافقه عليه عبد الله ابن عباس . فقد روى عبد الله بن عباس أن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما استعمل يعلى بن أمية على البحر، فكتب إليه في عنبرة وجدها رجل على الساحل يسأله عنها وعما فيها، فكتب إليه عمر: "إنه سيب من سيب الله، فيها وفيما أخرج الله جل ثناؤه من البحر الخمس» وقال عبد الله بن عباس: "وذلك رأيي».

77 ـ والذي يستفاد من كلام أبي يوسف في كتاب الخراج بصدد بيان مذهبه وسائر الحنفية، ومما تذكره كتب الفقه أن المعادن ثلاثة :

(١) معادن صلبة تذوب بالنار وتنطبع، كالذهب والفضة والحديد والنحاس وغيرها، مما يشبهها من فلزات الأرض.

(٢) ومعادن صلبة غير قابلة للانطباع والذوب بالنار كالجص والكحل والفحم الحجرى، والماس، والأحجار الكريمة التي تستخرج من باطن الأرض.

(٣) ومعادن سائلة كالزئبق والنفط.

وقد جعل الخمس في القسم الأول باتفاق الحنفية وحجتهم في ذلك :

(أ) أن جل الأراضى الخراجية والعشرية كانت تحت أيدى غير المسلمين، ولما فتحها الله على المسلمين صارت بمقتضى هذا الفتح في قبضة ولى أمر المسلمين

يصرفها في مصلحة المسلمين بما يراه أقرب إلى الإصلاح والعدل، وأبعد عن الظلم والفساد، فإما أن يبقيها في يد المغلوبين، ويفرض عليها خراجًا، وإما أن يوزعها على الفاتحين، ويأخذ منها العشر مما ينتج من زرع. وسواء أبقاها في أيدى أصحابها أم انتزعها ووزعها على الغزاة فتصرفه فيها لايعدو ظاهر الأرض وأجزاءها التي هي من جنسها كالأحجار والمعادن الحجرية.

أما المعادن التي ليست من جنس الأرض، وهي الفلزات التي تذوب بالنار وتقبل الطرق والسحب فالتصرف لم يتناولها، وهي باقية على أصل يد الإمام ويكون حكمها حكم سائر الغنائم خمسها لبيت المال، قال الله تعالى: ﴿واعلموا أنما غنمتم من شيء فأن لله خمسه وللرسول ولذي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل﴾. [الأنفال: آية ٤١]. إذن المعادن التي توجد في الأراضي التي لامالك لها، يكون خمسها لبيت المال، لأن لها حكم هذه الغنائم، وأربعة الأخماس تكون للواجد، وقد يقال إن مقتضي منطق هذه الفكرة وتساوق أجزائها أن ترد أربعة الأجزاء للغزاة من الفاتحين بمقتضي أحكام الغنائم المقررة في الفقه الإسلامي، فإن لم يكونوا على قيد الحياة فلورثتهم، فإن لم يعرف الفاتحون أو ورثتهم فلبيت لم يكونوا على قيد الحياة فلورثتهم، فإن لم يعرف الفاتحون أو ورثتهم فلبيت المال، وقد أجيب عن هذه بأن أيدي الفاتحين كانت ثابتة على ظاهر الأرض بمقتضى الفتح، وثبوتها على ما في باطنها حكمي على أنه ثمرة الاستيلاء على الظاهر، وقد كان لهذا كافيًا لإثبات خمس بيت المال، ولكن لاتكفي تلك اليد الحكمية لإثبات حق الغانمين؛ لأن يد الواجد يد حقيقية. واليد الحكمية لاتعارض اليد الحقيقية في إثبات الملكية، لذلك كان الواجد أولى بأربعة الأخماس من الغانمين (١).

(ب) قال الرسول ﷺ : «العجماء جبار (٢)، والبئر جبار، والمعدن جبار، والركاز الخمس» . . وقد أخذ أبو حنيفة وأصحابه من هذا الحديث دليلا على أن

<sup>(</sup>١) راجع في هذا الهداية، وفتح القدير، والعناية والزيلعي والبدائع.

<sup>(</sup>٢) جبار معناه هدر، ففسسره المالكية والشافعية بمعنى أنه لاشىء فيه خمستًا أو غيره، والركاز على هذا يجب أن يكون شيئًا غير المعدن، وفسروه بأنه دفين الجاهلية من الكنوز.

المعادن يبجب فيها الخمس إذا كانت من غير جنس الأرض؛ لأن كلمة الركاز تشملها، إذ الركاز جمع ركزة أو ركازة، وهما يطلقان على جواهر الأرض المدفونة فيها، وعلى ذلك يكون في المعادن التي تعتبر دفينة في الأرض ـ وهي ما ليس من جنسها ـ الخمس لبيت المال بمقتضى الحديث.

ولاينفى هذا الاستدلال، قول النبى عَلَيْكَ في صدر الحديث «والمعدن جبار» أي هدر لأن ذلك ليس معناه لاشىء فيه من الواجبات والفرائض المالية الواجبة لبيت المال، بل إن المراد أن من يهلك بسببه أو من يهلك بسبب العجماء أو بسبب الوقوع فى البئر، فقد هلك من غير دية واجبة، ويطل دمه ويذهب هدراً.

وقد كان العرب قبل الإسلام إذا عطب الرجل منهم في قليب<sup>(۱)</sup> جعلوا القليب عقله، وإذا قتلته دابة جعلوها عقله، وإذا قتله معدن جعلوه عقله<sup>(۲)</sup>، فبين النبي عَلَيْهُ أن شيئًا من هذه الأشياء لايكون عقلا لمن يقتل بسببها من غير تسبب أصحابها.

وناسب بعد بيان حكم المعادن والمناجم إذا قتل فيها شخص أن يبين حق بيت المال فيها، وهو حق الله سبحانه وتعالى، فبين أنه الخمس، وعلى ذلك لا يكون صدر الحديث منافيًا لتفسير الركاز بما يشمل المعادن، بل على النقيض من ذلك يمهد له، ويهيىء الأذهان لتقبله.

وفى الحق أن ذلك الحديث موضع تنازع السافعية والحنفية فى الاستدلال، فالشافعية اتخذوا منه دليلا على أن المعادن لاخمس فيها، لأن صدر الحديث بين أنها جبار لاشىء فيها، وأن الركاز مقصور على دفين الجاهلية.

والحنفية يتخذون من الحديث حجة لهم على النحو الذي بيناه، وإنا نميل إلى تخريج الحديث على مقتضى مذهب الحنفية، لأننا لو فسرنا كلمة جبار بمعنى لاشيء فيه، كان المعنى أن كل معدن لاشيء فيه، وكل دابة لاشيء فيها مع إجماع العلماء على أنه من الدواب ما فيه الزكاة، ومن المعادن ما فيه الزكاة، وإذن

<sup>(</sup>١) القليب: البئر، والعقل: الدية.

<sup>(</sup>٢) راجع في هذا كتاب الخراج لأبي يوسف.

فالأولى أن تفسر كلمة جبار بما لا يتنافى مع ما هو مقرر فى الشرع الإسلامى، وهو ما فسرها به الحنفية، وهذا التفسير فوق ذلك مأثور، فهو أحرى بالقبول.

(جـ) قـال رسول الله ﷺ: «فى السيوب الخمس» والسيوب هـى عروق الذهب والفضة، وإذا كان الذهب والفضة قد وجب فيها الخمس، فكل ما يشبهما فى خواصهما من قابلية للانصهار والتمدد بالحرارة والطرق والسحب والانطباع له حكمهما، لأنه ليس من جنس الأرض مثلهما، فهو دفين فيها فله حكمهما.

77 - وإذا كان الخمس في المعادن القابلة للانطباع لبيت المال فأربعة الأخماس للواجد، وذلك بالاتفاق عند الحنفية إذا كانت الأرض ليس لها مالك.

وإذا كانت الأرض مملوكه ملكًا خاصًّا، ففي المسألة روايتان :

رواية أنه لاخمس فيها لبيت المال، بل يكون كل المعدن لمالكها؛ ذلك لأن المالك قد ملك الأرض بكل أجزائها. ولاشك أن المعادن كيفما كان نوعها تعتبر من أجزاء الأرض، لا من دفائنها، وعلى ذلك يكون لها حكم الأرض في ملكيتها لصاحبها.

والرواية الثانية: وهى رواية الجامع الصغير عن أبى حنيفة وهى رأى الصاحبيين \_ أنها يؤخذ منها الخمس، وأربعة الأخماس تكون للمالك، وهذا هو الراجح، لما ذكرنا من الأدلة، وما سقناه من البراهين، فإنها بعموم ما تنتج من أحكام تشمل معادن الأراضى والأراضى غير المملوكة، ولادليل على تخصيصها بمعادن غير المملوكة، فما لم يقم الدليل، فالنتيجة على عمومها.

7۸ ـ وإن كان هذا المعدن في دار لا في أرض زراعية، فقد اختلف فيه الإمام وصاحباه، فالصاحبان يريان أن فيه الخمس لبيت المال، وأربعة الأخماس للمالك؛ لعموم الأدلة التي تثبت أن في المعادن الخمس لبيت المال. وقد بيناها في النبذة السابقة.

وقال الإمام : إنها لاخمس فيها، بل كلها لمالك الأرض.

وحجته في ذلك أن الضرائب المالية لاتفرض على الدور في الإسلام؛ لأن المفروض في الدور أنها من حاجات الإنسان الأصلية، وقد كانت كذلك في غابر



الأزمان في عصر ازدهار النهضة الفقهية الإسلامية، بل كانت الضرائب خراجًا أو عشرًا على الأراضى الزراعية. وإذا كانت الدور بمقتضى ما تنتجه قواعد الفقه الحنفى ليس عليها مؤن ولا فرائض مالية، فكذلك كل ما يتصل بها، وكل ما هو من أجزاء أرضها لا مئونة فيه، ولاضرائب تجبى منه، والمعادن كيفما كانت حالها جزء من أرض الدار إن وجدت فيها فلها حكمها، فلايكون ثمة فريضة مالية، وعلى ذلك لايكون فيها خمس.

79 ـ تبين مما تقدم أن المعادن التي تقبل الانصهار بالنار والانطباع فيها الخمس باتفاق فقهاء الحنفية في الجملة، وإن اختلفوا في بعض التفصيل على النحو الذي ذكرناه، وقد اتفقوا على أنه لاخمس في المعادن الحجرية، لأنها جزء من الأرض ومن جنسها، فهي تابعة للأرض من كل الوجوه، فإن كانت الأرض لامالك لها، فهي لواجدها، وإن كانت الأرض مملوكة فهي لمالكها، وكذلك اتفقوا على حكم المعادن السائلة ما عدا الزئبق؛ فلاخمس فيها بالاتفاق، لأنها تشبه الماء، فهي لمحرزها؛ لأن الماء يملك بالإحراز، ولا خمس فيه لبيت المال.

ولكن اختلفوا في موضعين:

أحدهما في الزئبق أن فيه الخمس أم لا خمس فيه ؟ وفي لآليء البحار أفيها الخمس أم لا ؟

فأما الزئبق، فقد قال أبو حنيفة ومحمد رضى الله عنهما أن فيه الخمس لأنه يشبه الرصاص، فهو من الفلزات المعدنية وإن كان سائلا.

وقال أبو يوسف : إنه سائل، فهو كالزيوت الأرضية كالبترول ونحوه.

وقد كان هذا رأى أبى حنيفة، والأول رأى أبى يوسف، ولكن رجع كلاهما عن رأيه إلى الآخر، فقد جاء فى البدائع وشرح الزيلعى أن أبا يوسف قال: «سألت أبا حنيفة عن الزئبق فقال لاخمس فيه، فلم أزل به حتى قال فيه الخمس، وكنت أظن أنه مثل الرصاص والحديد، ثم بلغنى بعد ذلك أنه ليس كذلك، وهو بمنزلة القير والنفط».

وأما ما يوجد في البحار من لآلئ وعنبر، بل ذهب وفضة وغيرهما من المعادن فلا خمس فيه عند أبي حنيفة ومحمد؛ لورود الآثار عن ابن عباس أنه قال لاخمس فيه، ولأن سبب الخمس في المعادن التي ذكرناها يد الإمام على الأراضي المفتوحة، وما في باطنها، وليس للإمام يد على البحار، ولأن مايؤخذ من البحار يشبه الأسماك التي تصاد منها وليس لبيت المال الخمس في الأسماك.

وقال أبو يوسف : فيما يلقيه البحر الخمس، وحجته في ذلك أن عمر رضى الله عنه أخذه منه.

• ٧ - ما ذكرناه كله كان في المعادن، وهو خلاصة آراء الأئمة فيها، أما الكنوز فقد اتفق الفقهاء على أن ما كان عليها شعار يدل على أنها دفنت في الأرض بعد الإسلام فهي كنوز إسلامية، تجرى عليها أحكام اللقطة، فيعرف لاقطها عنها المدة المقررة لأمثالها من الأشياء، فإن عرف مالكها أخذها، وإن لم يعرف مالكها، تصدق بها على الفقراء والمساكين وغيرهم من مصارف الصدقات. ولامانع حينئذ من أن ينفقها في شئونه الخاصة إن كان فقيرًا تجرى عليه الصدقة، وتجزئ فيه الزكاة.

وإذا لم يكن على الكنوز شعار يدل على أنها دفنت قبل الإسلام، كما لم يكن ما يدل على أنها دفنت بعده فالفقهاء الأقدمون كانوا يقولون أنها تكون جاهلية، ويجرى عليها أحكام الكنوز الجاهلية التى سنبينها فيما يأتى، لأن الأغلب الشائع في عصرهم أن الكنوز الجاهلية من وضع أهل الجاهلية، ولكن خلف من بعد هؤلاء الفقعاء خلف رأوا تطاول العهود الإسلامية، وتقادم العهود الجاهلية، وبعد المدى بينهم وبينها، فاعتبروا لذلك كل كنز ليس عليه شعار يدل على دفنه في الجاهلية أو بعد الإسلام، إسلاميًا، إذ ذلك هو القريب إلى الظن الراجح، لطول الأمد، وتقادم الأزمان، وهذا كلام في ذاته مقبول.

٧١ ـ هذا بإيجاز رأى العلماء في الكنز الإسلامي، أما رأيهم في الكنز الجاهلي، وهو دفين أهل الجاهلية الذي اشتمل على ما يدل على ذلك، أم لم يفهم دليل على أنه دفين أهل الإسلام على الخلاف الذي أسلفناه \_ فقد اتفقوا على أساس فيه، وهو أخذ خمسه لبيت المال، وذلك لاتفاقهم على انطباق الحديث

المشهور (وفي الركاز الخمس) عليه، وإن اختلفوا في أنه يشمل المعادن أو لايشملها.

٧٢ ــ ومع اتفاقهم على هذا الأصل، وهو أن دفين الجاهلية فيه الخمس لبيت المال اختلفوا في تفصيلات حول هذا الأصل.

#### وجملة ما اختلفوا فيه:

- (١) نوع الدفين الذي يجب فيه الخمس.
- (٢) والأراضي التي يجب فيما يوجد فيها من الدفائن الجاهلية الخمس.
  - (٣) ومقدار الدفائن التي تخمس.

أما نوع الدفين فقد قال فقهاء الحنفية المالكية، إن كل دفين ذى قيمة سواء أكان من المعادن القابلة للانصهار أم من المعادن الحجرية كالياقوت والماس يخمس؛ وذلك لأنه فى معنى الغنائم إذ هو على حكم ملك الجاهلين، واستولى عليه، والغنائم يؤخذ خمسها لبيت المال، ولأن النص «فى الركاز الخمس» يشمله من غير تفرقة بين معدن ومعدن، ولابين نوع ونوع.

وفى مذهب الشافعى أن الأثمان، وهى الذهب والفضة فيها الخمس إن كانت من دفائن الجاهلية، أما غيرالأثمان ففى الذهب القديم يجب الخمس؛ لأن عليه حقًا مقدرًا بالخمس، فلم يختص بالأثمان كخمس الغنيمة. وقال فى الجديد: لا يجب الخمس فى غير الأثمان؛ لأنه حق متعلق بالمستفاد من الأرض فاختص بالأثمان كالمعدن عنده.

مثل هذا جرى الخلاف في اشتراطه مقدار نصاب الزكاة في الدفين، فالأئمة والمذهب القديم عند الشافعي لايشترطون لثبوت الخمس نصابًا، لأن الخمس لايؤخذ على أنه غنائم، الغنائم تخمس أيًّا كان مقدارها، لأن ما يخمس كثيره يخمس قليله.

وفى مذهب الشافعى الجديد لايخمس ما دون النصاب، لأنه حق متعلق بالمستفاد من الأرض فاعتبر فيه النصاب كالمعدن عنده.

أما الأراضى التى يؤخذ خمس ما فيها من كنوز الجاهلية، فهى كل الأراضى من غير قيد ولاشرط، سواء أكانت أراضى خراجية أم أراضى عشرية، وسواء أكانت مباحة أم مملوكة ملكًا خاصًا، وسواء أكانت جبالا أم صحراء أم مزارع.

وفى مذهب الشافعى أن الخمس لايؤخذ إلا من الكنز الجاهلى الذى وجد فى أرض موات أو أرض غير موات لم يعرف مالكها، لأن الموات لامالك له، وما لايعرف مالكه بمنزلة الموات، وأما فى غير هذين النوعين من الأراضى فلا خمس، بل كله للمالك، إذا كان المالك مسلمًا أو ذميًّا.

٧٧ ـ هذه خلاصة ما يقال في نوع الكنـز الجاهلي الذي يجب فيه الخمس، ومقداره، والأراضي التي يوجد فيهـا الاختلاف في ذلك، ومنه يتبـين أن مذهب الحنفية لايعين فيـه نوعًا خاصًّا ولا مقدارًا خاصًّا، ولا أرضًا خاصة، بل فيه كله الخمس.

أما أربعة الأخماس، فمذهب أبى يوسف أنها للواجد، وكذلك الشافعى، لأن الشافعى لايفرض الخمس فى ركاز إلا فى أرض ليس لها مالك، فمن البداهة أن تكون أربعة الأخماس للواجد؛ لأنه لامنازع ينازعه.

أما أبو يوسف الذي يفرض كسائر الحنفية أن الخمس حق مقرر لبيت المال في الكنوز الجاهلية كلها، مهما تكن حال الأراضي التي يكون فيها، فحجته في حكمه بأن أربعة الأخماس تكون للواجد \_ أن هذه الكنوز غنيمة والغنائم لمن استولى عليها، وأول مستول عليها في الإسلام هو الذي وجدها وعثر عليها، فهو بهذا الاعتبار المالك لها، وما الخمس الذي يؤخذ منها إلا على هذا الوجه، ولأن أول مالك للأرض في الإسلام الذي اختطها الإمام له، وأعطاه إياها ما ملك إلا الأرض وما هو من أجزائها، ولاشك أن هذه الكنوز ليست جزءًا من الأرض فلا يرد عليها ملك المالك الذي اختطت له، وإذا باع المالك الأرض لغيره فالبيع ما وقع إلا على ما يملك وهو الأرض وأجزاؤها، والكنز الجاهلي ليس منها، بل هو باق على أصله، وهو كونه غنيمة بحكم أنه مال جاهليين محاربين، فهو لأول مستول عليه، وهو الواجد، ولبيت المال الخمس.

وقال أبو حنيفة ومحمد، وهو مذهب مالك: إن أربعة الأخماس تكون للواجد إن كانت الأرض غير مملوكة لأحد، وأما إذا كانت مملوكة ملكًا خاصًا فهى لأول مختط في الإسلام، أى لأول من تلقى ملكية هذه الأرض من الإمام عندما فتحها المسلمون، ووزعها الإمام، فإن لم يكن المختط حيًا فلورثته. فإن لم يعرف أول مختط ولا ورثته، فقيل تكون لبيت المال؛ لأنه وارث من لايعرف له وارث، وقيل تكون لأقصى مالك معروف في الإسلام، ولورثته من بعده ثم لبيت المال، وعلى أية حال فلب الفكرة أن أربعة الأخماس لاتعطى لمالك الأرض وقت العثور على الكنز باعتباره مالكًا لها الآن، ولا تعطى للواجد وإنما تعطى لأول مختط على التفصيل الذي بيناه.

ووجهة نظر أولئك الأئمة في البحث عن أول مختط أو ورثته، وإعطائه أربعة الأخماس أن الإمام عندما أعطاه الأرض، إنما ملكه إياها، لأنه هو وسائر الفاتحين قد استولوا على الأرض بما فيها، لأن الاستيلاء واقع على الجميع. ولذلك يكون توزيع الإمام للأراضى واقعًا على الأرض وما فيها أيضًا، فيكون صاحب الخطة على تلك الأرض التي ظهر فيها الكنز الجاهلي مالكًا للكنز بمقتضى امتلاكه للأرض بتوزيع الإمام.

وانتقال الملك من صاحب الخطة إلى غيره بعقد من عقود نقل الملكية يرد على الأرض من غير الكنوز التى فى داخلها؛ وذلك لأن العقود ترد على ما هو محلها، وموضعها، وموضع العقد الأرض لا ما فى باطنها، والذى لاحظه العاقدان عند العقد هو الأرض من غير أن يلاحظ ما فى باطنها، وعلى ذلك تكون أربعة الأخماس من الكنوز الجاهلية لصاحب الخطة ولورثته من بعده، ولو انتقلت ملكية الأرض لغيرهم، لأن العقود الناقلة للملكية لم ترد عليها، فلم تنقل من صاحب الخطة أوورثته.

ونظير ذلك من يصطاد سمكة قد ابتلعت لؤلؤة، أو يصطاد طائراً قد ابتلع فصاً من الأحجار الكريمة، ثم يبيعها غير عالم بما في باطنها، فإن ملكية اللؤلؤة والحجر الكريم الثابتة بالاستيلاء لاتزول بعقد البيع؛ لأن عقد البيع قد ورد على السمكة من غير اللؤلؤة، وعلى الطيور من غير الحجر الكريم، فالملكية فيها تستمر ثابتة للصائد بمقتضى الاستيلاء.

145

٧٤ ـ هذه كلمات موجزة في أحكام المعادن والكنوز في الشريعة الإسلامية، والأصول التي بنيت عليها، والآن نريد أن نشير إلى كلمة القانون المدنى المصرى في المعادن والكنوز.

أما المعادن فيعتبرها القانون تابعة للأرض في ملكيتها، فإن كانت الأرض عملوكة ملكًا خاصًا فهي لذلك المالك، وإن كانت مملوكة للدولة ملكًا خاصًا أو عامًّا فهي للدولة، لأن من ملك الأرض قانونًا ملك ما فوقها، وما تحتها، وما على سطحها، وما في داخل جوفها، لا فرق في ذلك بين أن يكون فلزًا من فلزًات الأرض، أو حجرا من أحجارها، أو ينبوعًا من ينابيعها الزيتية.

أما الكنوز، فهى لمالك الأرض إن كانت الأرض مملوكة، ولواجدها إن كانت الأرض غير مملوكة، وذلك إن كان الكنز غير معروف صاحبه، فإن عرف صاحبه فهو له، وذلك من غير تفرقة بين كنز جاهلى وغير جاهلى غير أن هناك رسمًا مقررًا على ذلك قد بينته لائحة الرسوم.

وقد ذكرت تلك الأحكام المادة ٥٨ وهذا نصها: «المال المدفون في الأرض الذي لايعلم له صاحب يكون لمالك تلك الأرض، وإذا لم يكن للأرض مالك كان المال المذكور لمن وجده، وعلى كل حال يجب أن يدفع للحكومة الرسم المقرر في لوائحها».

وهذه الأحكام العامة في الكنوز لاتطبق على الكنوز التي تكون ذات قيمة تاريخية في التعريف بعصر من العصور، أو بأمر من أمور الأمة في جيل من أجيالها، وهي تسمى بالآثار، فلذلك قانون قائم به مستقل هو القانون رقم ١٢ لسنة ١٩١٢.

وقد اعتبرت الحكومة بمقتضى هذا القانون كل أثر في جميع أنحاء القطر المصرى يكون على سطح الأرض أو في باطنها من الأملاك العامة إلا آثاراً قد استثناها هذا القانون نفسه (١).

وقد عرف ذلك القانون في مادته الثانية الآثار بأنها «كل ما أظهرته وما أحدثته الفنون والعلوم والآداب والديانات، والأخلاق والصنائع في القطر المصرى



<sup>(</sup>١) المادة الأولى من هذا القانون ـ راجع المجموعة المدنية.

على عهد الفراعنة، وملوك اليونان، والرومان للدولتين الغربية والشرقية، والآثار القبطية كمعابد وثنية، وما هو مهجور وغير مستعمل من كنائس كبرى أو صغرى وأديرة، وكحصون وأسوار مدن، وبيوت وحمامات، ومقاييس النيل، وآبار مبنية وصهاريج وطرق، ومحاجر أثرية ومسلات وأهرام، ومصاطب ومقابر مبنية أو محفورة في الجبل ظاهرة كانت على وجه الأرض أو غير ظاهرة، ونقوش وتوابيت من أية مادة، مزخرفة كانت أو غير مزخرفة، وأغطية المومياء المصنوعة من الورق المقوى، وموميات الإنسان والحيوان والصور والوجوه للموميات ملونة كانت أو مذهبة، وشواهد القبور والتماثيل الكبيرة أو الصغيرة سواء أكان عليها كتابة أم لا.

والنقوش على الصخور، والشقف المرسوم، والنسخ المكتوبة على الرق أو القـماش أو البـردى والأسلحة والعـدد والمواعـين، والآنية والزجـاج، والصناديق الصغيـرة، وأدوات القرابين، وأقمشة الملابس، والملابس والزخارف، والخواتيم، والحلى والجعـلان، والتمائم من أى شكل وأية مادة كـانت، والمثاقيل، والـعملة القديمة، والمسكوكات، والقوالب والحجارة المحفورة».

وترى من هذا النص أن بعض الكنز الجاهلي دخل في عموم ذلك القانون وكان بعض آحاده، ولكن الآثار العربية وهي ما يعتبر بعضها كنزًا إسلاميًّا لم تدخل في هذه المادة لأن مدى تلك المادة لايتجاوز آثار اليونان والرومان، والآثار القبطية.

ولذا لايشمل ذلك القانون الآثار العربية، ولقد جاء حكمها في القانون رقم لم لسنة ١٩٠٨ وفيه اعتبر الأصل في الآثار العربية أن تكون ملكًا للدولة كالآثار المصرية واليونانية والرومانية، وقد اعتبر أثرًا عربيًّا «كل ثابت أو منقول يرجع عهده إلى المدة المنحصرة بين فتح العرب لمصر، وبين وفاة محمد على مما له قيمة فنية أو تاريخية، أو أثرية باعتباره مظهرًا من مظاهر الحضارة الإسلامية أو الحضارات المختلفة التي قامت على سواحل البحر الأبيض المتوسط، وكانت لها صلة تاريخية بمصر، ويسرى حكم الآثار العربية على ما له قيمة فنية أو تاريخية أو أثرية من الأديرة والكنائس القبطية المعمورة، والتي تقام فيها الشعائر الدينية التي يرجع عهدها إلى المدة المنحصرة بين أوائل الدين المسيحي، وبين وفاة محمد على».

ومن كل هذا يستفاد أن الأصل في الآثار سواء أكانت فرعونية أم مسيحية أم يونانية أم رومانية أم عربية أن تكون ملكًا للدولة.

وبذلك خالف المقانون في الآثار أحكام الشريعة في الكنوز التي تعد منها سواء أكانت جاهلية أم إسلامية. كما خالفها في الكنوز التي لاتعتبر آثارًا على ما بينا.

#### الصحيد

ولا المحكم المحكم المحكم المحكم المحكم الإنسان لايمكن أخذه واحتيازه إلا بعمل، إما لتأبده في الفلاة أو طيرانه في الهواء، أو سبحه في أعماق الماء، وكل حيوان على هذا الوصف مباح لايعتبر مملوكًا لأحد، ما دام لم يسبق الاستيلاء عليه، فإن سبق أخذه بالاستيلاء عليه، ثم انطلق منه وأبق، فهو مملوك له وليس بمباح، فالغزال إن استولى عليه شخص، ثم أبق، وعليه علامة تدل على سبق الاستيلاء كطوق في عنقه، فهو ملك لمن سبق إليه أولا؛ ومن عثر عليه ثانيًا يعتبر في يده لقطة، يجب التعريف عنها حتى يعرف صاحبها، أو يتيئس اللاقط من معرفته على ما هو مقرر في أحكام اللقطة، فيتصدق بها على الفقراء، أو تصرف في مصارف الصدقات بتعبير أعم.

وإذا كان الحيوان الممتنع لم يثبت أن أحدًا استولى عليه من قبل، فهو مباح يملكه من يصطاده، واصطياده أن يمسكه بالفعل، كمن يطارد ظبيًا حتى يمسكه، وكمن يلقى شبكته ويستولى على السمك ويمسكه.

ويعتبر اصطيادًا كل فعل من شأنه أن يخرج الحيوان عن صفة الامتناع، وعدم القدرة عليه، ويشترط لأجل أن يكون هذا الفعل اصطيادًا مشبتًا للملكية شرطان:

**احدهما** أن يجعل الفعل الحيوان غير قادر على الفرار والعودة إلى حاله الطبعية التى كان عليها. بحيث يصير فى مكنة الشخص أن يقبض عليه من غير أى معاناة.



ثانيهما أن يكون قاصدًا بذلك الفعل الاصطياد لا أمرًا آخر.

وعلى ذلك يكون من الاصطياد حفر حفرة لتكون شركًا تتردى فيه الظباء أو أى حيوان متوحش، فإذا وقع فيها ذلك الحيوان فبمجرد وقوعه يكون لحافر الحفرة، لوجود الاصطياد الذى هو من نوع الاستيلاء على المباح، بتحقق الشرطين، ومن يستولى عليه بعد ذلك يعد مغتصبًا له من حافر الحفرة لذلك الغرض.

ومثل ذلك فى الحكم من هيأ مكانًا فى حافة الماء لاصطياد السمك فيه، فجاء المكان سمك كثير، فأخذ يصفى الماء منه، حتى صارالسمك بحيث يؤخذ باليد من غير معاناة بآلة أخرى للاصطياد.

ولايعتبر اصطيادًا إذا حفر بئرًا ليستنبط منها ماء، فوقع فيها ظبى مثلا، ولذلك لايملك الظبى صاحب البئر بذلك الوقوع، بل يملكه أى مستول بعد ذلك، ولوكان غير صاحب البئر؛ لأنه ما أعد البئر للصيد بل للماء، فلم يتوافر الشرط الثانى، وهو القصد، ومثل ذلك في الحكم، من أعد بركة ليأوى إليها السمك، وقلل الماء منها، ولكن السمك مازال بحال لايمكن فيها أخذه إلا بآلة اصطياد، فإن السمك مازال غير ملوك لصاحب البركة، ويملكه أى شخص يستولى عليه، ولو كان غير صاحب البركة، وذلك لعدم توافر الشرط الأول، إذ مازال السمك معتنعا، وليس في قدرة الإنسان أخذه من غير آلة اصطياد.

وعلى هذا الأصل تتفرع فروع كثيرة، ليس في ذكر بعضها كبير فائدة، وفي ذلك الإجمال غناء، وبملاحظته تعرف أحكام هذه الفروع.

## حصيازة الهباح

٧٦ ـ الأشياء المباحة كالماء، والكلأ وأحطاب الجبال، وفواكهها التي لامالك لها وأحــجارها ما دامـت غير مملوكـة لأحد، هذه كلها مــباحـة وحيازتهـا سبب لملكيتها، فأول محتاز لها هو المالك الأول لها، أنشأت ملكيته تلك الحيازة.

هذه قاعدة عامة لكل الأشياء المباحة تطبق على ما ينطوى عليه عمومها من جزئيات، وقد فصل الفقهاء الكلام في نوعين من المباحات بعض التفصيل وهما الكلأ، والآجام، وإنا نساير الفقهاء في ذلك فنقول كلمة موجزة فيهما لكثرتهما في البلاد الزراعية، والمناطق ذوات الغابات.

فأما الكلأ فهو ما ينبت من الأعشاب بغير بذر أحد، وهو مباح سواء أنبت في أرض غير مملوكة أم نبت في أرض مملوكة، لعموم قوله على الناس أجمعين. وشركة الناس جميعًا هي الإباحة للكافة من غير تخصيص أحد، ولذلك اتفق فقهاء الحنفية من غير خلاف بينهم على أن الكلأ إذا نبت ولم يسق بفعل أحد، ولو في أرض مملوكة يكون على الشركة العامة الطبعية، وهي الإباحة، ولكن اختلفوا في العشب الذي ينبت في أرض مملوكة من غير فعل أحد، ولكن يسقى بفعل صاحب الأرض، فقال بعضهم إنه ملكه: لأنه أحياه بالسقى، فخرج بذلك عن أصل إباحته، وقال الأكثرون، وهو رواية ظاهر الرواية؛ أنه باق على الإباحة الأصلية، لعموم الحديث، ولأن النبات نماء البذر، والبذر لم يكن مملوكا لأحد، فنماؤه وهو الزرع باق على حالة الإباحة الأصلية.

وإذا كان الكلأ مباحًا، ولو كان في أرض مملوكة، فهو لا يعتبر مملوكًا لصاحب الأرض، إنما هو مملوك لمن يحتشه، ولوكان غير صاحب الأرض وليس لصاحب الأرض أن يمنع أحدًا من قطعه، ولكن له أن يمنع الناس من دخول أرضه، إذا كانوا يجدون الكلأ في غير أرضه، أما إذا كانوا لا يجدونه في غير أرضه، وهم في حاجة إليه خيروه بين أن يخرجه إليهم ليأخذوا حاجتهم منه، أو يمكنهم ليدخلوا الأرض، وينالوا منه مقدار ما يسد حاجتهم، وقد بينا الأصل الذي تنبني عليه هذه المسائل وأشباهها عند الكلام على حق الشفعة، فارجع إليه.

٧٧ ـ هذه خلاصة موجزة لما قاله الفقهاء في الكلأ، أما الآجام، فهي مباحة إذا كانت في أرض غير مملوكة، وذلك لبقائها على الشركة الطبيعية إذ لا مالك لها.

وأما في الأراضي المملوكة، فهي ملك لأصحاب الأراضي، وليست بمباحة، إذ الغابات تنبت على ملك صاحب الأرض، وإن لم يوجد منه الإنبات، والفرق



بينهما وبين الكلأ أن الأراضى لاتقصد بالملكية لما فيها من الكلأ أو لما عساه ينبت فيها منه، بل تقصد بالزراعة، والكلأ يجيء على غير رغبة المالك، أو على غير مقصوده، فهو باق على الإباحة، لأنه لم يقصد قصدًا في الانتفاع بالأراضى، ولم ينبت بفعل صاحب الأرض، فلا وجه لخروجه عن أصل الإباحة.

أما الآجام فهى المنفعة المقصودة من اقتناء الأراضى المشتملة عليها، فالأرض تقتنى لأجل القائم فيها من أشجار وما عساه يقوم فيها، وإذا كانت شيئًا مقصودًا بملكية الأراضى، وهو من أوجه الانتفاع المقصود في الملكية كانت تابعة للأرض في ملك لصاحبها، وليست باقية على الإباحة الطبعية.

## وضع اليد مدة طويلة

٧٨ ـ قد تبين مما تقدم أن وضع اليد يعتبر السبب المنشئ للملكية لواضع اليد، ولايعتبر وضع اليد سببًا للملكية إلا في هذه الحال فقط، فلاتعتبر الشريعة وضع اليد مدة طويلة مثبتًا للملكية، كما لاتعتبر ترك المطالبة بالحق مدة طويلة مسقطًا لذلك الحق، وذلك لأن الحق لايزول مهما يتقادم، ومهما يتطاول به الزمن، فمضى المدة لايعطى حقًا لواضع اليد، ولايسقط حق ذى حق.

وأقصى ما أعطته الشريعة للمدة الطويلة من قوة أنها جعلتها سببًا في منع سماع الدعوى عند الإنكار.

أما مع الإقرار فالحق ثابت فيه، فالدعوى تكون مسموعة.

والمدة التى قرر الفقهاء منع سماع الدعوى إذا مضت، ولم يطالب صاحب العين أو الحق بها اختلفوا فيها. فقال بعضهم ست وثلاثون، وقيل ثلاث وثلاثون، وقيل ثلاثون. والأكثرون على أنها ثلاث وثلاثون.

ويعلل الفقهاء منع سماع الدعوى عند الإنكار بعد مرور زمن طويل من غير مطالبة بمظنة التزوير، ولقد جاء في المبسوط: «رجل ترك الدعوى ثلاثًا وثلاثين سنة، ولم يكن له مانع من الدعوى، ثم ادعى لاتسمع دعواه، لأن ترك الدعوى مع التمكين يدل على عدم الحق ظاهرًا».

ولعل الفقهاء نظروا في تقدير المدة الطويلة بشلاث وثلاثين سنة \_ أو ما يقاربها عند بعضهم \_ إلى أنه بعد مضى هذه المدة يظن أن الشهود الذين عاينوا الاغتصاب أو سبب الحق الذي لحق يكونون قد ماتوا غالبًا، والإثبات في الشريعة الإسلامية يقوم على البينات أخذًا بالأثر المشهور: البينة على من ادعى، واليمين على من أنكر.

٧٩ ـ هذه هى المدة التى عينها الفقهاء، واجتهدوا فيها آراءهم، ولكن ملوك آل عشمان استطالوا هذه المدة، ورأوا بما لهم من حق تخصيص القضاء بالزمان والحادثة، أن يمنعوا سماع الدعوى إذا مضت مدة خمس عشرة سنة، واستثنى أكثر هؤلاء الملوك الوقف والإرث، ومنهم من استثنى مع ذلك مال اليتيم.

وجعلت المدة المانعة من سماع الدعوى عند الإنكار بالنسبة لهذه المستثنيات هي ثلاث وثلاثون سنة، وقد أخذت لائحة المحاكم الشرعية بمنع سماع الدعوى لمضى مدة خمس عشرة سنة مبقية الوقف والميراث على ما حده الفقهاء وهو ثلاث وثلاثون سنة.

وعلى ذلك يكون في المدة المانعة من سماع الدعوى توقيتان :

**أحدهما**: توقيت الفقهاء، وهو ثلاث وثلاثون سنة، ويبقى العمل به فى الوقف والميراث.

والثانى: توقيت أولياء الأمر، وهو خمس عـشرة سنة، والعمل به جار فى كل الأقضية ما عدا الوقف والميراث.

وأساس التوقيت الأول الاجتهاد الفقهي، وأساس التوقيت الثاني ما لولى الأمر من سلطة تخصيص القضاء.

• ٨ - وتبتدئ المدة من وقت ثبوت حق المطالبة بشرط ألا يكون عذر مسوغ لعدم المطالبة، فإن وجد هذا العذر المسوغ فالمدة تبتدئ من وقت زواله بعد ثبوت حق المطالبة، فإذا كان موضوع النزاع عينًا فالمدة تبتدئ من وقت ظهور واضع اليد

بمظهر المالك للعين، وإذا كان موضوع النزاع دينًا فالمدة تبتدئ من وقت حق المطالبة للدائن لا من وقت ثبوت الدين في الذمة، فإذا كان الدين مؤجلا فالمدة تبتدئ من وقت حلول الأجل، لا من وقت ثبوت الدين.

كل هذا إذا لم يكن ثمة عذر، فإن كان عذر مسوغ لعدم المطالبة فالمدة تبتدئ من وقت زواله كما بينا.

# والعذر المسوغ لتأخير ابتداء المدة إلى وقت زواله :

(۱) ما كان أساسه عدم قدرة المدعى على رفع الدعوى كأن يكون قاصرًا، أو غائبًا، أويكون من عليه الحق ذا شوكة يخشى بأسه.

(٢) أو لم يكن في الدعوى فائدة لإفلاس المدين وعدم وجود مال ظاهر ينفذ فيه الحكم إن حكم للمدعى، فهذه كلها أعذار مسوغة لتأخير رفع الدعوى.

فإذا حـدث عذر من هذه الأعذار في أثناء المـدة فالمدة السابقـة عليه تعتـبر ملغاة، ويكون احتساب المدة من وقت زواله.

 $\Lambda$  وإذا سكت صاحب الحق عن دعواه مدة ثم جاء الوارث له من بعده، وترك المطالبة مدة أخرى احتسبت المدتان، وكان الابتداء من وقت ثبوت حق المطالبة للمورث، لا من وقت انتقال الملك إلى الوارث، وكالمورث مع الوارث المشترى مع البائع، والموهوب له مع الواهب، فإذا كان لعقار شخص حق ارتفاق على عقار آخر، ومنعه منه صاحبه، وكان له الحق في مقاضاته، فترك المطالبة مدة ثم باع العقار أو وهبه لغيره، فترك هو الآخر المطالبة مدة، فالمدة المانعة من سماع الدعوى تبتدئ من وقت ثبوت حق المطالبة للبائع أو الواهب.

# نزع الهلک من غیر رضا صاحبه

٨٢ ـ ذكرنا فيما مضى أن أسباب انتقال الملكية هي العقود الناقلة للملكية، والعنصر الفعال في هذه العقود هو الرضا، كما سيتبين، فالرضا هو القاعدة العامة لنقل الأموال في الشريعة الإسلامية، لقوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنوا لاتأكلوا

أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم . [النساء: آية ٢٩]. بيد أنه قد ينتزع الملك من صاحبه بغير رضاه في سبيل النفع العام، أو لدفع الأذى عن غيره، بحيث تكون المنفعة التي ينالها المالك من بقاء العين في ملكه أقل من الضرر الذي ينال غيره بهذا البقاء.

والأحوال التي ينتزع فيها الملك من غير رضا صاحبه ترجع إلى ثلاث :

أولها - نزع الملك لمنافع الكافة كنزع الملك للطرق العامة، أو شق الترع. وقد اعتبر بعض الفقهاء من المنافع العامة توسيع المساجد، حتى لا تضيق بالناس «فقد نقل في حاشية أبو السعود على منلا مسكين عن الزيلعي أنه إذا ضاق المسجد على الناس، وبجنبه أرض لرجل تؤخذ بالقيمة كرها، لأنه لما ضاق المسجد الحرام أخذ الصحابة بعض ما حوله من الأراضي بكره، وأدخلوها في المسجد، وهذا من الإكراه الجائز»(١).

والأصل فى هذا هو ترجيح منفعة الكافة على الآحاد، ولأنه لايترتب على الأخذ من المالك كبير ضرر به؛ لأنه يعوض بالقيمة ، والقيمة تقدر بمعرفة أهل الخبرة العدول.

ثانيها \_ نزع الملك لقضاء دين على صاحبه قد استنع عن أدائه مطلا وظلمًا فللقاضى فى هذه الحال أن يحجر عليه، في منعه من التصرف فى ماله إذا رفع الدائنون الأمر إليه، ويؤدى الدين من أمواله فيؤخذ من النقود، فإن لم تكن نقود أو نفدت ولم تف بيع ما يخشى عليه التلف أو ما يكون معدًا للبيع كعروض التجارة، فإن لم تف بيع العقار، وهذا كله رأى الصاحبين. وقال الإمام: ليس للقاضى أن يبيع مال الشخص بغير رضا، ويؤدى منه الدين رغم أنفه، بل يحبسه حتى يوفى هو الدين بأى طريق أحب.

وحجة الصاحبين أن مطله ظلم، والظلم واجب الرفع، فإذا استنع الظالم عن أداء الحق مختارًا قام القاضى مقامه فى رد الحقوق إلى ذويها، لأنه نصب لإقامة العدل بين الناس، وذلك طريقه. ووجهة نظر أبى حنيفة أن الحجر



<sup>(</sup>١) راجع كتاب المعاملات للأستاذ الجليل الشيخ أحمد إبراهيم بك.

والتصرف فى ماله من غير إرادته إهدار لأهليته، وهو ضرر عظيم لايجوز إلحاقه به لدفع ضرر حاص، ويمكن دفع الظلم بالحبس وحمله على أن يؤدى ما عليه من حقوق من غير التعرض لأمواله التي لايصح أن تمس إلا برضاه.

ثالثها \_ الأخذ بالشفعة، وإن الكلام فيها يحتاج إلى بيان، فلنفرد لها بابًا خاصًا بها.

#### الشف

٨٣ ـ الشفعة أثر من آثار عقد البيع، ويعدها بعض الفقهاء سببًا من أسباب الملك، وهي على أية حال ليست سببًا اختياريًا، بل تعد من نزع الملك جبرًا عن صاحبه.

والشفعة (١) شرعًا حق امتلاك العقار المبيع جبرًا عن مشتريه بما قام عليه من الثمن والتكاليف.

والسبب الذي نيط به ثبوت الشفعة، بحيث إذا تحقق ثبتت، وإن لم يتحقق لم تثبت ـ هو الاتصال بين عقار الشفيع والعقار المبيع.

- (١) إما اتصال شركة على الشيوع ، بأن كان العقار المبيع جزءًا شائعًا في عقار الشفيع.
  - (٢) أو اتصال شركة في حقوق الارتفاق الخاص.
    - (٣) أو اتصال جوار ملاصق.

فإذا وجد واحد من هذه الأمور الثلاثة، فقد ثبت الشفعة إن تحققت شروطها، وإن انتفت جميعًا لم تشبت، وإنما تثبت الشفعة بسبب ذلك الاتصال

<sup>(</sup>۱) مأخوذة من الفعل شفع، وهو يطلق باطلاقين، فيطلق بمعنى ضم، ومنه السشفع بمعنى الزوج، لأن كل واحد ضم إلى الآخر، ويطلق بمعنى زاد، ومنه شاة شافع إذا كان معها ولدها، لأنه زادها، والشفعة يصح أن تكون مأخوذة من شفع بمعنى ضم لأن الشفيع يضم العقار المبيع إلى ملكه، ويصح أن تكون مأخوذة من شفع بمعنى زاد، لأنه يزيد ملكه بسبب الشفعة.

لاحتمال تضرر المالك بسبب المشترى الجديد الذى سيتصل به حتمًا، وهو لاعلم له به، فلا يدرى أهو عدل فـتؤمن بوائقه، أم باغ فتتـقى بوادره، فشرع له لأجل هذا الاحتمال حق امتلاك ما اشتراه جبرًا عنه، وفى ذلك دفع لأذى محتمل بدون ضرر كبير بالبائع أو المشترى، مع تحقيق النفع للشفيع، ودفع الضرر المتوقع له.

ولقد قرر الفقهاء أن الشفعة تثبت على خلاف الأصل والقياس، وأنها أمر استثنائى، وذلك لأن الأصل ألا ينتقل الملك من صاحبه إلى غيره إلا بطيب نفسه ورضاه، وفى الشفعة يملك العقار جبراً عن صاحبه، وهو المشترى، إذ بمقتضى عقد البيع صار هو المالك، ومع ذلك ينزع ملكه جبراً عنه، ومن جهة أخرى نرى فى تقرير مبدأ الشفعة إضراراً بالمالك الأصلى وهو البائع، لأنه إذا علم الراغبون فى الشراء أنهم إن اشتروا نزع ملكهم منهم، لايقدمون على الشراء، فإذا كان المالك مضطراً للبيع، كان بين حالين: إما احتمال الضرر النازل به الذى يضطره للبيع، وذلك أذى لا ريب فيه، وإما الترغيب فى المبيع الذى أعرض الناس عنه بعرضه بثمن بخس فيه غبن فاحش عليه، ولكن قد اضطر إليه.

ومن أجل هذه الاعتبارات قالوا أن أحكام الشفعة جارية على غير ما تقتضيه القواعد الفقهية، بل من أجل هذه الاعتبارات أنكر أبو بكر الأصم مشروعية الشفعة (١).

♦ ٨ ـ ولقد قرر ابن القيم أن الشفعة مشروعيتها على مقتضى أصول الشريعة، وليست مخالفة لأصولها، فهو يقول: «من محاسن الشريعة وعدلها وقيامها بمصالح العباد ورودها بالشفعة، ولايليق بها غير ذلك، فإن حكمة الشارع قد اقتضت دفع الضرر عن المكلفين ما أمكن. فإن لم يمكن دفعه إلا بضرر أعظم منه أبقاه على حاله. وإن أمكن دفعه بالتزام ضرر دونه دفعه به.

ولما كانت الشركة منشأ الضرر في الغالب، فيان الخلطاء يكثر فيهم بغي بعضهم على بعض، شرع الله سبحانه وتعالى دفع هذا الضرر بالقسمة تارة وانفراد

<sup>(</sup>۱) ولكن رد عليه بإجماع فقهاء المسلمين على إثبات الشفعة، وبورود الآثار الكثيرة المتضافرة بإثباتها، وبأن الضرر الذي يقال بالنسبة للبائع ليس كثيرًا، لأن الملاك يجدون مشترين مع ثبوت الشفعة.



كل من الشريكين بنصيبه، وبالشفعة تارة أخرى وانفراد أحد الشريكين بالجملة إذ لم يكن على الآخر ضرر في ذلك.

فإذا أراد بيع نصيبه وأخذ عوضه كان شريكه أحق به من الأجنبي، وهو يصل إلى غرضه من العوض من أيهما كان، فكان الشريك أحق بدفع العوض من الأجنبي، ويزول عنه ضرر الشركة، ولايتضرر البائع، لأنه يصل إلى حقه من الثمن، وهذا من أعظم العدل، وأحسن الأحكام المطابقة للعقول والفطرة ومصالح العباد» ويقول في قول الفقهاء إن الأصل ألا يخرج المال من يد صاحبه إلا بطيب نفسه: «إنما كان الأصل عدم انتزاع ملك الإنسان منه إلا برضاه لما فيه من الظلم له والإضرار به، فأما ما لايتضمن ظلمًا ولا إضرارًا، بل مصلحة له بإعطائه الشمن، فلشريكه دفع ضرر الشركة عنه، فليس الأصل عدمه بل هو مقتضى أصول الشريعة، فإن أصول الشريعة توجب المعاوضة للحاجة والمصلحة الراجحة، وإن لم يرض صاحب المال، وترك معاوضته لشريكه مع كونه قاصدًا للبيع ظلمًا منه، وإضرارا بشريكه، فلايمكنه الشارع منه.

بل من تأمل مصادر الشريعة ومواردها تبين له أن الشارع لايمكن هذا الشريك من نقل نصيبه إلى غير شريكه، وأن يلحق به من الضرر مثل ما كان عليه أو أزيد منه مع أنه لامصلحة له في ذلك» (١).

م ما تقدم قد تبين أن الشفعة لاتكون إلا في العقار، وأنها تكون للشركاء في نفس العقار، ثم للخلطاء في حقوق الارتفاق، ثم للجيران، وذلك كله مذهب الحنفية، ومن الفقهاء من أثبت الشفعة في غير العقار (٢).

<sup>(</sup>١) راجع كتاب القياس في الشرع الإسلامي ص ١٨٢، وما يليها.

<sup>(</sup>٢) أثبت حق الشفعة فى غير العقار طائفة من الفقهاء تثبته فى كل ما يثبت فيه الشركة من الأعيان، وقالوا إنما شرعت الشفعة لدفع الضرر اللاحق من الشركة؛ فإذا كان شخصان شريكين فى عين من الأعيان بإرث أو هبة أو وصية أو ابتياع أو نحو ذلك؛ وباع أحمدهما نصيبه فإن شريكه أحق به من الأجنبى، إذ فى ذلك إزالة ضرره مع عدم تضرر صاحبه. ولا فرق فى ذلك بين العقار والمنقول من حيوان وثياب وشجر. وهذه الطائفة من الفقهاء تشمل أهل الظاهر، وفقهاء أهل مكة، وروى عن أحمد بن حنبل مثل قولهم، ومالك يلحق السفن بالعقار (راجع القياس فى الشرع الإسلامى ص ١٨٤).

والجمهرة العظمى من الفقهاء لايثبتونها إلا للــشريك في نفس العقار، ولا يثبتونها للشركاء في حقوق الارتفاق، ولا للجيران.

### وقد استدل للجمهور:

(۱) بما روى من قوله عَلَيْقَ : «الشفعة فيما لم يقسم، فإذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلاشفعة»، وقوله عَلَيْقَ : «إذا قسمت الأرض وحدَّت فلا شفعة» وفي هذا نفى للشفعة بعد أن تبين الحدود.

ولاشك أن الجار مبين حده عن حد جاره، وأصحاب حقوق الارتفاق مفصولة أملاكهم بعضها عن بعض، فلاشفعة فيها بنص الحديث؛ إذ نفى الشفعة بعد قسمة الأرض وحدِّها.

(۲) أن الشفعة ثبتت على خلاف الأصل والقياس لأمر هو عدم التضرر بالقسمة والشركة من ذلك المسترى الجديد، وذلك المعنى لايتحقق فى الجار، لأنه لايقاسم، وضرر القسمة ضرر لازم لايمكن دفعه، أما ضرر الجوار فيمكن دفعه بالترافع إلى ولى الأمر، فلا حاجة إلى الشفعة.

واستدل للحنفية بقوله ﷺ «الجار أحق بصقبه» (١). والصقب هو ما يلاصق ملكه ويليه، وإن المناسبة التي قيل فيسها الحديث تؤيد ذلك، فإنه كان جوابًا لسائل سأل الرسول ﷺ عن أرض ليس لأحد فيها قسم ولاشرك إلا الجوار.

ومثل هذا الحديث كثير، فقد روى أن النبى ﷺ قال: «جار الدار أحق بالدار». وروى أنه قال: «الجار أحق بشفعة جاره ينتظر بها إن كان غائبًا إذا كان طريقهما واحدًا»(٢).

هذه آثار مؤيدة لما يقول الحنفية، ثم إن الغرض من الشفعة ثابت للجار كما هو ثابت للشريك، وإن لم يكن بقدر واحد، لأن الجار أولى بالشراء من الأجنبي.

<sup>(</sup>١) الصقب والسقب بحركتين القرب.

<sup>(</sup>٢) القياس في الشرع الإسلامي، ص ١٩٦، ١٩٧. ومما ينبغي ملاحظته أن اللجنة التي ألفت من كبار رجال القانون لتعديل القانون المدنى منذ سنتين رأت ذلك الرأى، وكان من بين مقترحاتها في شفعة الجوار.

وعساه يلحقه ضرر من جواره، لأن الناس يتفاوتون فى الجوار تفاوتًا فاحشًا، ويتأذى بعضهم ببعض، ويقع بينهم من العداوة أو المحبة ما هو معهود، والضرر بذلك دائم متأبد إن وجد، ولايندفع ذلك إلا برضاء الجار فإن شاء أقر الدخيل على جواره له، وإن شاء انتزع العقار بثمنه واستراح من مفسدة هذا الجوار المتوقعة.

ولقد اختار ابن القيم في شفعة الجوار رأيًا ثالثًا هو رأى فقهاء البصرة، وهو أن الشفعة تشبت للجار إذا اشترك الجاران في حقوق الارتفاق، ولذا يتقول: «والقول الوسط الجامع بين الأدلة الذي لايت مل سواه، وهو قول البصريين وغيرهم من فقهاء الحديث أنه إن كان بين الجارين حق مشترك من حقوق الأملاك من طريق أو ماء، أو نحو ذلك ثبتت الشفعة، وإن لم يكن بينهما حق مشترك ألبتة، بل كان كل واحد منهما متميزًا ملكه وحقوق ملكه فلا شفعة.

وهذا هو الذى نص عليه أحمد فى رواية أبى طالب، فإنه سأله عن الشفعة: لمن هى ؟ فقال: إذا كان طريقهما واحدًا، فإذا صرفت الطرق وعرفت الحدود فلا شفعة. وهو قول عمر بن عبد العزيز . . . . والقياس الصحيح يقتضى هذا القول، فإن الاشتراك فى حقوق الملك شقيق الاشتراك فى الملك، والضرر الحاصل بالشركة فيها كالضرر الحاصل بالشركة فى الملك أو أقرب إليه وفيه مصلحة للشريك من غير مضرة على البائع ولا على المشترى، فالمعنى الذى وجبت لأجله شفعة الخلطة فى حقوقه».

٨٦ ـ وإذا اجتمع الشفعاء جميعًا لايكونون سواء، بل يقدم الشفيع الشريك في نفس العقار، ويليه الشفيع الشريك في حق من حقوق الارتفاق الخاص، ثم يليه الجار الملاصق، وإذا ترك من هم أولى انتقل الحق إلى الذين يلونهم.

وإذا تعدد الشركاء في حقوق الارتفاق بأن اجتمع شركاء في شرب خاص، وشركاء في طريق خاص، وشركاء في مسيل خاص لم يكونوا سواء، وقد اتفقت عبارات كتب الحنفية على أن الشريك في حق المسيل مؤخر عن الشريك في الشرب والطريق.

واختلف فى الترتيب بين شريك الشرب، وشريك الطريق. فبعض الكتب كالفتاوى الهندية والدرر تقدم الشريك فى الشرب على الشريك فى الطريق، وبعض الفقهاء يقدم الشريك فى الطريق على الشريك فى الشرب. أساس الترتيب فى كل هذا قائم على قوة الاتصال ومقدار الضرر المتوقع من الأجنبى.

وقد رأوا أن الاتصال بالشركة فى المسيل أقل أنواع الشركة اتصالا، والضرر المتوقع من الدخيل بسببها أقل من ضرر صاحبيه، ثم اختلفت أنظارهم بالنسبة للشرب والطريق، فبعضهم رأى صاحب الشرب أقوى اتصالا وأكثر تضرراً من الدخيل، فقدم الشريك فيه على الشريك فى الطريق وأولئك أكثر عدداً، وبعضهم رأى أن الشريك فى الطريق أكثر تضرراً فقدمه.

هذا ويلاحظ أن الشركة في الحقوق التي تثبت الشفعة هي الشركة في حقوق الارتفاق الخاص لا العام، والطريق الخاص هو الطريق غير النافذ أو المملوك ملكًا خاصًا، والشرب الخاص عند بعض الفقهاء يتحقق إذا كان المجرى نهرًا صغيرًا لاتجرى فيه السفن، وهذا هو المروى عن أبي حنيفة صغير ومحمد . . . وقيل إن كان أهله لايحصون فهو كبيسر، وإن كانوا يحصون فهو صغير، وعليه عامة المشايخ، ولكن اختلفوا في حدما يحصى ومالا يحصى، فبعضهم قدر مالا يحصى بخمسمائة، وبعضهم بأربعين.

وقيل هو مفوض إلى رأى المجتهدين في كل عصر، إن رأوهم كشيرًا كان الشرب عامًّا، وذلك أشبه الأقوال بالفقه (١).

۸۷ ـ وقد تبين مما تقدم أنه إذا اجتمع عدة شفعاء تفاوتت مراتبهم قدم أقواهم اتصالا، وهو الشريك في نفس العقار، فإن تنزل عن حقه، أو سقط حقه بأى سبب من أسباب الإسقاط انتقل الحق إلى من يليه وهكذا. وهذا بالإجماع في ظاهر الرواية، ولكن رويت عن أبي يوسف رواية أخرى وهي أنه إذا وجد الشركاء في نفس العقار لاينتقل لمن يليهم إذا سقط حقهم أو تنازلوا عنه (٢).

 <sup>(</sup>٢) ويظهر أن الخلاف إنما هو الحال التي يسقط فيها الشريك حقـه قبل القضاء أما بعد القضاء له، فإذا أسقط
 حقه لايثبت الحق لمن يليه باتفاق، لأنه بالقضاء للشريك انقطع حق من يليه وبطل. إذ قضى عليه بذلك.



<sup>(</sup>١) الزيلعي، الجزء الخامس، ص ٢٤١.

وتلك لأنه إذا وجد الشريك حجب عنها من بعده، ولم يثبت له حق فيها، ويصير كالعاصب إذا وجد من هو أولى منه بالتعصيب، ولأنه عند البيع يثبت حق الشفعة للشريك من بين الشفعاء، بدليل أن غيره لايملك أن يطالب بها، وإذا كان حق الشفعة عند وجود البيع كان محصوراً فيه، فإذا أسقطه لم يثبت لأحد، لأنه حق واحد إذا سقط لايعود.

ووجه ظاهر الرواية - أن كل طبقة من هذه الطبقات الثلاث، وهم الشركاء في نفس العقار، والخلطاء في حقوق الارتفاق، والجيران - ثبت لهم الحق في الشفعة لوجود سببها، وكل واحد من الشركة أو الجوار سبب صالح لشبوت الشفعة، ولكن عند التعارض قدم أقواها، فيقدم الشفيع بالشركة؛ لأنه أكثر تضررًا بالدخيل، وأقوى اتصالا، فإذا سلم الشريك سقط تعارضه، فيعمل السبب الذي يلى الشركة، لأنه لامعارض له أقوى منه.

وأيضًا فإن حكمة الشفعة ـ وهى دفع ضرر الدخيل ـ قائمة ، وتسليم الشريك لايمنع الضرر المتوقع للمرتفقين، أو الجيران، بل هو ما زال قائمًا، فتثبت الشفعة.

٨٨ - وإذا تعدد أهل الطبقة من الشفعاء، وطلبوها جميعًا فإذا تعدد الشركاء مثلا أو الجيران، وطلبوها جميعًا طلبًا صحيحًا قسمت بينهم جميعًا بالتساوى من غير تفضيل صاحب النصيب الأكبر على صاحب النصيب الأصغر، أو من غير تفضيل جار ملاصق من جانبين، وكذلك من غير تفضيل مرتفق من جانب واحد على مرتفق معه فيه، بل يقسم العقار بينهم على عير تفضيل مرتفق بشرب مثلا على مرتفق معه فيه، بل يقسم العقار بينهم على سواء.

وذلك لأن الأصل عند الحنفية أن السبب في ثبوت الشفعة هو أصل الشركة لا قدرها، وأصل الجسوار لاقدره، بدليل أنه لو كان للدار شريك واحد لاستحق أخذ السدار بالشفعة، وكذا لو كان لها جار واحد لاستحق الأخذ لها كلها بالشفعة، ولو كان المقدار هو السبب لاستحق بمقدار شركته أو مقدار جواره.

وإذا كان أصل الشركة أو أصل الجوار هو السبب، فإذا تعدد الشركاء أو تعدد الجيران تثبت لهم الشفعة بقدر واحد لشبوت السبب كاملا بالنسبة للمتعددين جميعًا.

وقد خالف فى ذلك مالك والشافعى واختلفت الرواية فيه عن أحمد بن حنبل، وهو مع الشافعى الصحيح عنه، ومخالفة هؤلاء محصورة فى الشركة، لأنهم لايرون الشفعة فى غير العين المشتركة.

فرأيهم عند تزاحم الشركاء أن يقسم العقار المشفوع فيه بينهم على قدر أنصبتهم لا على عدد رءوسهم، وحجتهم فى ذلك أن الشفعة تثبت على أنها حق من حقوق الملك الذى يملكه الشفيع فيتقدر بقدره عند التزاحم، وهى فى هذا كالنماء والغلة والثمرات. يثبت للشخص منها بمقدار ما يملك إذا كانت العين مشتركة، فيثبت الشفعة بمقدار ما يملكه كل واحد عندما يتزاحمون فى طلبها.

واستدل الحنفية لوجهة نظرهم في أن الشفعاء إذا تزاحموا في طبقة واحدة بلامرجح اقتسموها بينهم بالتساوى :

(١) بأن السبب هو الاتصال لامقدار الاتصال، وقد تساوى الجميع في هذا الأصل فيتساوون في الاستحقاق.

(٢) وأيضًا فإن ثبوت الشفعة إنما يشبت لدفع ضرر الدخيل، وذلك قدر مشترك للجميع ما داموا في طبقة واحدة بلا مرجح، فيشبت للجميع الحق بالتساوى.

(٣) ثم إن الأصل أن يشبت حق أخذ العقار المبيع كاملا لكل واحد من الشفعاء، ولكن التزاحم بينهم ولعدم ترجيح طلب أحدهم على الآخرين يقسم بينهم بالتساوى لأن الحق لكل واحد في أخذ العقار كله.

٨٩ وإذا كان أحد الشفعاء غائبًا لم يسقط لـه حقه في طلب الشفعة مهما يتطاول أمد غيبته، مـا دام لم يعلم، بيد أن ذلك لايمنع من يساويه في الدرجة أو من يليه أن يطالب بأخـذ العين كاملة، ولايمنع ما للغـائب من حق . . أن يقضى القضاء لمن يليـه إذا طالب بأخذ العين بمقتضى الشـفعة واستوفـيت شروط المطالبة كلها.

وإنما كان لمن يساويه أن يطلب أخذ العين كاملة، ولمن يليه كذلك من غير انتظار له؛ لأن سبب ثبوت الحق على الكمال ثابت في حق المساوى ومن يليه، فإذا طلب يتأكد حقه بالطلب.

أما الغائب فالسبب قائم فى حقه، ولكن لم يؤكد ذلك الحق بطلب الأخذ، فلايدرى أيرضى بالشريك الجديد أو الجار الجديد فلايطلب بالشفعة أم لايرضى فيطلب، فكان حق الشفعة بالنسبة له محتمل الوجود وعدم الوجود، ولايصح أن يمنع ذو الحق تأكد حقه لاحتمال أو شك، إذ اليقين لايزول بالشك، بل لايزول إلا بيقين مثله، ولذلك يقضى بجميع العين للطالب سواء أكان يليه أم يساويه.

وإذا قضى للحاضر بأخذ العين، ثم جاء الغائب، فإن كان مساويًا أسهم بما يساويه مع الحاضر، فإن كان الحاضر واحدًا أخذ النصف، وإن كان اثنين أخذ الثلث، وهكذا. وإذا كان الحاضر قد أسقط حقه في الشفعة في هذه الحال فالغائب إذ حضر يطالب بالعين كلها، ويقضى له بها.

وهذا إذا أسقط قبل القضاء. وأما إذا ترك الشفيع أخذ العين بعد القضاء له لعيب وجده فيها، أو لخيار رؤية، أو لمجرد التنزل عن حقه من غير سبب شرعى، ثم جاء الشفيع الغائب، فليس له إلا النصف إن كان الحاضر المسقط لحقه بعد القضاء واحدًا، والثلث إن كانا اثنين وهكذا.

وذلك لأنه لما قضى القاضى بالشفعة للحاضر بكل الدار، فقد أبطل حق الغائب المساوى له عما يخص صاحبه فى حال المزاحمة، وإذا قضى على شخص بالبطلان فى شىء فليس له أن يطالب به. وليس له حق فيه.

هذا كله إذا حضر الغائب، وكان من قضى له مساويًا له ومن أهل درجته، أما إذا لم يكن مساويًا، بل كان من الطبقة التي بعد طبقته، ففي هذه الحال له أن يطالب بأخذ العين كاملة، سواء أأسقط الشفيع المقضى له حقه أم لم يسقط، وسواء أكان إسقاطه لحقه قبل القضاء أم بعده، فكل هذه الصور سواء في الحكم، لأن القضاء له لايبطل حق الغائب؛ إذ هو مبنى على احتمال أن الغائب لايطالب، فإذا طالب فقد زال الاحتمال.

### شحروط الشفعة

• 9 \_ لاتثبت الشفعة ولاتوجد إلا بشروط، منها:

# (١) الشرط الأول:

أن يكون المشفوع فيه \_ وهو العين التى يطلب الشفيع أخذها \_ عقاراً(١)، وكذلك يشترط هذا الشرط فى المشفوع به، وهو العين التى يملكها الشفيع وبسبب اتصالها بالعين المشفوع فيها يطالب بالشفعة، وقد ألحق الحنفية بالعقار بالنسبة للشفعة العلو بالنسبة للسفل، فإذا بيع السفل ثبت لصاحب العلو حق الأخذ بالشفعة، وإذا بيع العلو فلصاحب السفل الشفعة أيضاً.

فنرى من هذا أن العلو \_ وهو ليس بعقار عند الحنفى كما تبين \_ صلح أن يكون مشفوعًا فيه وبه؛ وذلك لأنه ملحق بالعقار فى ذلك، إذ حق العلو على السفل حق لازم لايحتمل البطلان، فيتضرر كلاهما بالآخر ضررًا مستمرًا. والشفعة بين العلو والسفل تكون شفعة جوار، فتكون مرتبة الشفيع كمرتبة سائر الجيران، وهى بعد الشركاء فى نفس العقار، والخلطاء، فى حقوق الارتفاق، كما علمت.

# (٢) الشرط الثاني:

أن يكون العقار المشفوع فيه قد خرج من ملك صاحبه خروجًا باتًا بعوض مالى، فإذا لم يخرج المشفوع فيه من ملك صاحبه فلاموجب للشفعة؛ لعدم وجود دخيل، وإن خرج خروجًا غير بات كأن يبيعه بيعًا فاسدًا قد قبض فيه المشترى العقار، فلاتثبت الشفعة إلا بعد أن يصير ملك المشترى في العقار باتًا لازمًا بالنسبة للبائع، لايقبل النقض من جانبه؛ لأنه قبل ذلك يحتمل أن يرجع البائع ويفسخ البيع، ومع هذا الاحتمال القريب الوقوع لاتثبت الشفعة، لأنه يجب أن يبنى ثبوتها على أمر ثابت لا يحتمل البطلان من جانب البائع.

<sup>(</sup>۱) اشتراط كون المشفوع به والمشفوع فيه عقارًا إنما هو على رأى جمهور الفقهاء، وخالفهم غيرهم فأثبتها مالك في السفن، وأثبتها بعض الفقهاء في كل ما هو محل شركة، وأثبته في كل ما هو مشترك وتجرى فيه القسمة من غير إجبار.



وإن خرج بغير عوض مالى بأن لم يكن العقد الذى انتقل به المشفوع به بيعًا ولا فى معنى البيع، كأن يكون هبة أو صدقة أو يكون العقار مهرًا فى زواج، أو بدل خلع، أو أجرة فى إجارة، فإن الشفعة لاتثبت فى كل هذا؛ لأن الشفعة توجب أن يأخذ الشفيع العقار المشفوع فيه بمثل ما ملكه به من أخذه، فإذا كان قد أخذ بلا عوض فلا مثل قد دفعه العاقد ويجب على الشفيع أن يقدمه، فلاتثبت.

وكذلك إذا كان العوض غير مال كحال المهر وبدل الخلع؛ لأنه لاتجرى المماثلة إلا في الأموال، أما غيرها فلاتجرى فيه المماثلة، فلاتثبت الشفعة أيضًا.

وقال الشافعي تشبت الشفعة في كل هذا ويؤخذ العقار بقيمته، لأن حكمة الشفعة ثابتة فيه فتثبت.

وعقود المعاوضات المالية التي تجرى فيها الشفعة إذا خرج المشفوع فيه من ملك مالكه بأحدها تشمل ما يأتي :

(۱) **البيع**: وهو الأصل فى هذه العقود ، وإذا كان البيع مقايضة بأن كان العقار مقابلا بقيمى، فالشمن الذى يجب على الشفيع أن يقدمه هو قيمة الشىء الذى عوض العقار به.

وإذا كان البدل عـقارًا كان الواجب على الشفـيع قيمته، ويكـون لشفيع كل واحد من العقارين أن يطالب بالشفعـة، ويدفع قيمة العقار الآخر الذى يكون بدلا لما يطلبه.

وإنما وجبت قسيمة العسوض للعقار إذا كان عقد السبيع مقايضة؛ لأن المثل الحقيقي تعذر فيصار إلى المثل المعنوى، وهو مقدار ماليته أي قيمته.

(٢) الهبة بعوض مشروط: لأن الهبة بعوض مشروط تعتبر معاوضة انتهاء عند أئمة الحنفية الثلاثة، ومعاوضة ابتداء وانتهاء عند زفر، ولذلك تجب الشفعة إذا خرج العقار المشفوع فيه من مالكه بسببها.

ولاتجب الشفعة بمجرد تمام عقد الهبة، بل لاتجب إلا بعد قبض العوض وقبض العقار، وعند زفر يكفى وجود العقد لثبوت الشفعة.

وهذا الخلاف مبنى على الخلاف فى الأصل الذى نوهنا عنه، وهو أن الهبة بعوض مشروط تبرع ابتداء معاوضة انتهاء عند الأئمة الثلاثة، فلايتحقق معنى البيع عندهم إلا بعد قبض العوض بالفعل، وعند زفر هى معاوضة ابتداء وانتهاء، لوجود معنى البيع عنده بمجرد تمام العقد، ويكون الواجب هو مثل العوض الذى قدمه الموهوب له إن كان مثليًّا، وقيمته إن كان قيميًّا.

(٣) الصلح: فتثبت الشفعة إذا كان العقار بدل صلح، أى أن المدعى عليه قدمه ليتخلص به من دعوى المدعى، وقبل هذا ذلك عوضًا عن حقه، ففى هذه الحال تثبت الشفعة للشفيع؛ لأن المدعى ما قبل تلك الدار إلا لتكون عوضًا عن حقه الذى يزعمه ويطالب به، سواء أكان المدعى عليه مقرًّا بالحق أم كان منكرًا أم ساكتًا لم يقر ولم ينكر، وإذا كان عقد الصلح معاوضة مالية فى نظر المدعى، فهو مشتر للعقار بزعمه، فتثبت الشفعة للشفيع، لأن الاعتبار فى ذلك لاعتقاد المدعى الذى انتقل العقار إليه.

وإذا كان العقار هو المصالح عنه بأن كان هو موضوع الدعوى والتنازع فقدم المدعى عليه مالا، ليخلص له العقار، ففي هذه الحال إن كان المدعى عليه، قد قامت عليه البينة أو كان مقرًا بملكية المدعى للعقار، وقدم المال بدلا عنه، ففي هذه الحال يكون الصلح عقد بيع بالنسبة لهما فتثبت الشفعة.

وإن كان المدعى عليه منكراً أو ساكتًا لم يقم دليل على أن الصلح عقد بيع بالنسبة لمن بقى العقار في يده؛ فلاتشبت الشفعة إلا إذا أثبت الشفيع بالحجة الشرعية أن العقار موضوع النزاع هو ملك للمدعى، وأن المال الذي كان بدلا للصلح هو في الحقيقة والواقع ثمن العقار، وحينئذ يثبت أن عقد الصلح عقد بيع فتثبت الشفعة(١).

وهذا كله إذا كان بدل الصلح مالا، فإن كان بمنافع فلاتشبت الشفعة؛ لأن الصلح يكون إجارة.



<sup>(</sup>١) ملخص من البدائع، الجزء الخامس، ص ١١.

وإذا كان العقد مشتملا على خيار شرط لمالك العقار فلاتثبت الشفعة إلا بعد أن يصير العقد باتًا لازمًا بالنسبة له بسقوط خيار الشرط بالفعل؛ لأن خيار الشرط إذا ثبت بالنسبة للبائع لايخرج العقار من ملكه، والشفعة لاتشبت إلا إذا خرج العقار من ملك صاحبه، أما إذا كان خيار الشرط مشروطًا للمشترى فالشفعة تثبت بمجرد العقد؛ لأن اشتراط الخيار للمشترى لايمنع خروج العقار من ملكية البائع.

وإن جعل البائع أو المشترى الخيار للشفيع فاختار فلاشفعة، لأنه إن أجاز البيع كان ذلك إسقاطًا للشفعة؛ لأنه رضى بالمشترى جارًا له أو شريكًا، وإذا سقطت الشفعة لاتعود، وإن فسخ البيع لم يثبت عقد فلا تثبت الشفعة.

#### ٩١ ـ الشرط الثالث :

أن يكون ملك الشفيع ثابتًا وقت العقد في العقار المشفوع به \_ وهو العقار الذي يطلب الشفيع الشفعة بسبب اتصاله بالعقار المبيع \_ ولابد أن يستمر الملك إلى وقت الحكم بملكية العقار المشفوع فيه له، فإذا حدث الملك بعد العقد لاتثبت الشفعة، لأن الشفيع هو الذي يعتبر دخيلا على من انتقل العقار إليه.

وإذا كان الملك ثابتًا وقت العقد، ولكن زال عن المالك بأى سبب من الأسباب سقطت الشفعة، لأن سببها وهو اتصال الملكية قد زال، فتزول تبعًا له(١).

وبسبب هذا الشرط لايصح أن يطالب بالشفعة في موضعين :

أحدهما \_ إذا كان العقار في يد من يطالب بالشفعة على أنه وقف هو ناظر عليه، لأن الناظر على الوقف ليس مالكًا له، فلايتحقق في جانبه سبب الشفعة، وهو اتصال الملكين، كما أن الغرض من الشفعة لايتحقق أيضًا؛ لأن الغرض هو دفع الضرر المتوقع الدائم من هذا الدخيل، ويد الناظر على الوقف ليست يدًا دائمة. وكما أن الناظر ليس له حق الشفعة إذا بيع عقار متصل بأعيان الوقف، كذلك المستحق في الوقف ليس له حق الشفعة؛ لأنه منتفع، وليس بمالك للعين،

<sup>(</sup>١) وتسقط الشفعة بعد خروج العقار من ملك صاحبه، لابمجرد العقد الناقل للملكية، فإذا باع الشفيع بشرط الخيار لاتسقط الشفعة إلا بعد سقوط الخيار.

وإذا كان العقار المشفوع فيه موقوفًا، وبيع لمسوغ شرعى بيعًا صحيحًا فإن الشفعة تثبت فيه للمتصلين به من شركاء أو مرتفقين أو جيران (١).

ثانيهما \_ ليس للوارث في مذهب الحنفية أن يطالب بالشفعة إذا مات الشفيع المورث قبل الحكم له؛ وذلك لأن حق الشفعة لايورث؛ إذ هو إرادة ومشيئة.

ولاتثبت الشفعة للوارث استقلالا؛ لأنه لم يكن مالكًا وقت العقد الذي خرجت به ملكية المشفوع فيه إلى الدخيل.

وقال الشافعى ومالك وأحمد بن حنبل: إن الشفيع إذا طالب بأخذ العين بالشفعة ثم مات ينتقل الحق إلى ورثته؛ لأن هذا حق يعتبره الشارع، والوارث خليفة الموروث فيما يملك من أموال وحقوق، فينتقل حق الشفعة إليهم بمقتضى هذه الخلافة.

ووجهة النظر الحنفية قد أشرنا إليها، وهى أن الحق بالأخذ بالشفعة مجرد رأى ومشيئة، وهما حالان للشخص ينتهيان بوفاته، ولا وجود لهما من بعده حتى يخلفه الوارث فيهما، فإذا كانت الشفعة من هذا القبيل فهى تنتهى بوفاة صاحبها.

ولايوجد نص فى قانون الشفعة المعمول به يعين العمل بأحد الرأيين: رأى الحنفية أو رأى غيرهم؛ ولذلك اختلفت المحاكم والشراح فى ذلك، فبعض المحاكم ومعها بعض الشراح قرر أن حق الشفعة لايورث، سالكًا مسلك الحنفية فى أنه حق شخصى لايبقى بعد الشخص، ولا يخلفه فيه أحد، وبعض المحاكم والشراح قرر أن ينتقل إلى الوارث، سالكًا مسالك مالك والشافعى وغيرهما فى أنه حق يعتبر من مرافق الملك، فينتقل إلى الورثة كسائر الحقوق التى من هذا القبيل.

وقد طرح الموضوع بسبب هذا الخلاف على دوائر محكمة الاستئناف مجتمعة. فقررت في ٣ مايو سنة ١٩٣٠ أن حق الشفعة لاينتقل إلى الوارث بوفاة الشفيع قبل الامتلاك بالتراضى أو بقضاء القاضى (٢).

<sup>(</sup>٢) راجع كتاب الشفعة لأستاذنا الجليل الدكتور محمد كامل مرسى بك، ص ٣٢٨.



<sup>(</sup>١) لقد ذكر أستاذنا الفاضل الشيخ أحمد إبراهيم بك في كتابه المعاملات أن العقار إذا أخذ بدل عقار موقوف بطريق الاستبدال لاتثبت فيه شفعة قط. لأنه يصير وقفًا بمجرد الاستبدال.

#### ٩٢ ـ الشرط الرابع:

ألا يثبت رضا الشفيع بالعقد الذى تم بين المالك والدخيل، فإن ثبت هذا الرضا عند حصول العقد، فليس له أن يطالب بالشفعة؛ لأنه إن طالب يكون ساعيًا في نقض ما تم من جهته، ومن سعى في نقض ما تم من جهته فسعيه مردود عليه.

ويشترط لتمام الرضا أن يكون عالمًا بالمشترى والثمن، فإن رضى بالعقد على فرض ثمن خاص أو مشتر خاص، فتبين أن الثمن أقل مما سلم فى الشفعة على فرضه، أو أن المشترى غير من رضيه جاراً أو شريكًا، ففى هذه الحال لايعتبر راضياً؛ لأن الرضا قام على فرض، والواقع غيره.

والرضا قسمان : رضا صريح، ورضا دلالة.

فالصريح ما كان بعبارة مفيدة لرضاه بالمشترى جارًا أو شريكًا، والدلالة ما كان بتصرف لايقوم إلا على فرض رضا الشفيع بالدخيل، كأن يكون هو الوكيل البائع في البيع؛ فإن ذلك يدل على رضاه بالمشترى جارًا أو شريكًا لأن الأخذ بالشفعة يلزم منه أن تنقض ملكية المشترى التي ما تمت إلا بفعل الشفيع؛ فطلب الأخير بالشفعة سعى في نقض ما تم من جهته بلا ريب، وذلك مردود وغير مقبول في الشريعة الغراء كما ذكرنا.

ولو كان الشفيع وكيل المشترى في الشراء لايعتبر ذلك رضا بالمشترى جارًا أو شريكًا؛ لأنه عساه قبل الوكالة ليتم الشراء، ويتقرر حق الشفعة.

ولأن الوكالة بالشراء لاتعتبر تمليكًا للمشترى من جانبه، كما اعتبرت الوكالة فى البيع. بل تعتبر إمضاء لعقد مسبب للملكية ناقل لها، والملك للمشترى هو البائع، وطلب الأخذ بالشفعة لاينافى انتقال الملكية من البائع، بل يقرره، لأن الأخذ بالشفعة فيه إقرار لانتقال الملكية من البائع، ولكن بدل أن تكون للمشترى تكون للشفيع.

هذا، ومن المقرر أن المشترى لو كان أحد الشفعاء لايسقط حقه في الشفعة، وإذا كانت مباشرة الأصل لعقد الشراء لاتسقط حق الشفعة، فكذلك مباشرة الوكيل لاتسقط الحق بالنسبة إليه.

# طلبب الشفعة

97 ـ لابد لطلب الأخذ بالشفعة الذي يقبله القضاء ويقضي به شرعًا من تحقق أمرين :

أحدهما \_ أن يطالب الشفيع بالعقار المبيع كله لابعضه؛ لأنه إن طالب ببعضه فقد رضى بالمشترى شريكًا، وبذلك يكون متناقضًا مع طلبه؛ لأن الأخد بالشفعة لدفع ضرر الدخيل الجديد، فإن رضيه شريكًا فقد أقر بأنه لاضرر من شركته، وبالأولى لاضرر من جواره، فيسقط حق الشفعة على الأقل في اعتباره، ولأنه لو أخذ بعض العقار المشفوع فيه لتفرقت الصفقة على المشترى لأنه ما اشترى الجزء، بل اشترى كل العقار، وتفريق الصفقة على المشترى لايصح من غير رضاه، ولايوجد سبب شرعى يسقط ذلك الحق للمشترى.

وإذا تعدد المشترون يصح للشفيع أن يطالب بحصة أحدهم دون الباقين، لأنه ربحا كان الاتصال بأحدهم ضارًا فيطالب بحصته، والاتصال بالآخرين غير ضار فلايطالب بحصصهم(١).

ثانيهما \_ أنه لابد من وجود ثلاثة طلبات :

(أولها) طلب المواثبة، وذلك بأن يطالب بالشفعة عقب العلم بالبيع والثمن والمشترى.

ووقت هذا الطلب يكون فور العلم، حتى لو علم بالبيع بكتاب والخبر فى أوله لاينتظر حتى يتم الكتاب قراءة، وهذا عند الجميع فى الرواية الراجحة فى المذهب.

وروى عن الإمام محمد أن وقت الطلب ممتد إلى آخر المجلس، ووجه الرواية الأولى ما روى عن رسول الله ﷺ أنه قال: «إنما الشفعة كنشط عقال إن

<sup>(</sup>۱) وإذا تعدد البائعـون وكان المشترى واحدًا اختلفت الروايات فى المذهب، فظاهر الرواية أن ليـس للمشترى أن يطالب بنصيب أحد البائعين. سواء أتم القبض أم لم يتم. ورواية أخرى أن للشفيع أن يطالب بنصيب أحد البائعين قبل القبض، وبعده لا، والصحيح ما فى ظاهر الرواية.



قيد مكانه ثبت، وإلا ذهب» وفي بعض الروايات «إنما الشفعـة كحل عقال إن قيد مكانه ثبت، وإلا فاللوم عليه».

ولأنه حق ضعيف متزلزل لثبوته على خلاف القواعد الفقهية عند الأكثرين، فلايستقر إلا بالطلب على المواثبة، ويذهب به أقل تردد.

ووجهة الرواية الثانية عن محمد أن حق الشفعة ثبت لمصلحة الشفيع لدفع الضرر عنه، لاحتمال أذى المشترى الجديد، وذلك ضرر خفى يحتاج إلى النظر والتأمل، ليوازن بين غرم الشراء، وضرر الدخيل، ومن جهة أخرى ليعرف صلاحية الثمن وخلوه من الغبن، وذلك التأمل اللازم يحتاج إلى وقت، فكان المعقول أن يمتد إلى آخر المجلس.

ولايشترط لهذا الطلب الإشهاد عليه، وإن كان من مصلحة الشفيع أن يشهد عليه ليستطيع إثباته بالبينة إذا أنكر المشترى وقوعه.

(ثانيها) طلب التقرير والإشهاد، وذلك بأن يذهب إلى العقار، أو إلى المشترى، أو إلى البائع إذا كان المبيع مازال في يده، ويطالب بالشفعة ويشهد على ذلك وجوبًا، لكى يتقرر حقه، أما جواز الطلب عند المبيع فلأن الحق متعلق به، وأما الطلب عند المشترى فلأنه الخصم في كل حال، سواء كان العقار في يده أم لايزال في يد البائع، وأما الطلب من البائع إذا كان العقار لايزال في يده، فذلك لأنه خصم بمقتضى يده.

ومدة هذا الطلب مقدرة بالتمكين من الإشهاد عند أحد هؤلاء الثلاثة، حتى لو تمكن ولم يطلب بطلت شفعته، وإن قصد الأبعد وترك الأقرب لم تبطل الشفعة إن كانوا في مصر واحد، وإن كان بعضهم خارج المصر وهو الأبعد فقصده وترك الأقرب تبطل الشفعة.

وإذا تم الإشهاد على الشفعة عند العقار أو عند المشترى أو البائع في طلب المواثبة، كان فيه معنى طلب التقرير وأغنى عنه، فلايكون ثمة حاجة إليه.

(ثالثها) طلب الامتلاك بالمخاصمة والترافع إلى القضاء، ولقد قرر الفقهاء أن الشفعة تستقر بالطلبين السابقين، ولذا لم يجعل أبو حنيفة لهذ الطلب الأخير مدة معينة، لأن التأخير لايضر بعد تقرر الحق.

وروى هذا عن أبى يوسف أيضًا كما روى عنه أن الشفيع إن ترك المخاصمة زمنًا كان يستطيع المخاصمة فيه بطلت شفعته.

وقال محمد وزفر رحمهما الله: إذا مضى شهر بعد الإشهاد والتقرير ولم يطلب من غير عذر بطلت شفعته، وهو رواية عن أبي يوسف(١).

وقد استدل لمحمد وزفر فى قولهما إنه إن ترك شهراً بعد الإشهاد بطلت شفعته بأن المشترى يتضرر بترك الأمر معلقاً من غير أن يجعل للطلب نهاية زمنية معلومة، لأنه لايبنى ولا يغرس ولايقوم بشىء مما يحتاج إلية العقار ما دام مهدداً بنزعه من يده. وذلك ضرر بلا ريب ، إذ هو يحد إرادته فى التصرف فى ملكه، ولايصح أن يدفع الضرر المحتمل للشفيع بهذا الضرر الذى يقع بالمشترى من التأخير.

واستدل لأبي حنيفة بأن الحق قد ثبت بالمواثبة والتقرير.

والأصل أن الحق متى ثبت لإنسان لا يبطل إلا بإبطال شرعى، ولم يوجد؛ لأن تأخير المطالبة لايكون إبطالا كتأخير استيفاء الديون لايعد إبراء.

4. والخصم في طلب الشفعة هو المشترى سواء أكان العقار في يده أم لايزال في يد البائع، وقد ترفع الدعوى على البائع إذا كان العقار مازال في يده؛ ولكن لاتسمع البينة ولايقضى إلا في حضرة المشترى؛ لأنه الخصم الأصلى؛ إذ هو الذي سينتزع الملك جبرًا عنه، ولأن أخذ المبيع من يد البائع يوجب عدم إمكان تسليم المبيع قبل القبض، وذلك يوجب فسخ البيع بالنسبة للمشترى، ولايجوز الفسخ إلا في حضوره.

<sup>(</sup>۱) قد روى إذن عن أبى يوسف ثلاث روايات إحداها أنه مع أبى حنيفة فى أن التأخير لايسقط الشفعة، وثانيها أن الشفعة تسقط إذا ترك المخاصمة مدة كان يستطيع فيها المخاصمة ولم يفعل، وثالثها أنه إن تركها شهرا سقطت الشفعة وإلا لا تسقط.



171

(11)

ويصح أن ترفع الدعوى على وكيل المشترى إذا كان قد تسلم العقار من البائع ولم يسلمه إلى المشترى، وذلك لأن الشفعة من حقوق العقد، وهي راجعة إلى الوكيل في البيع والشراء عند الحنفية.

وروى عن أبى يوسف أن الشفيع لايخاصم الوكيل، بل يخاصم الموكل، وذلك لأن الوكيل لم يشتر لنفسه بل اشترى لموكله، ولأن الشفعة ليست من حقوق العقد، بل من متعلقات حكم العقد، وهو الملك، والملك يتعلق بالموكل، لا بالوكيل، ألا ترى أن غاية الشفعة أن ينزع الملك عمن آل إليه، والذى آل إليه الملك هو المشترى، وليس الوكيل.

### الهلك بالشفعة

• ٩ - يملك الشفيع العقار المشفوع فيه بأحد أمرين:

إما بالتراضى مع المشترى، ويكون الأخذ حينئذ شراء جـديدًا من المشترى، ولاينقض البيع الأول بلاخلاف.

وإما بحكم القاضى، ويكون الأخذ بحكم القضاء كشراء جديد من المشترى، إذا كان قد تسلم العقار، ويكون هذا تقريرًا للبيع.

وإذا كان العقار مازال في يد البائع، أيعتبر الأخذ بحكم القضاء نقضًا للبيع، أم يكون شراء جديدًا غير ناقض للبيع الأول ؟

اختلفت فى ذلك الروايات والأقوال فى المذاهب، فقال بعض المشايخ وهو إحدى الروايتين: إن البيع فى ذاته لاينقض، ولكن يتحول من المشترى إلى الشفيع، فإن كان ثم نقض فى البيع فهو بالنسبة للمشترى، وليس هناك نقض للعقد فى ذاته.

وقال بعض آخر، وهو الرواية الثانية: إن البيع الأول ينقض، ويكون بين الشفيع والبائع ما يشبه البيع الجديد، وحجة الرأى الأول أن البيع لو انتقض لتعذر الأخذ بالشفعة، لأنها قامت على أساس وجود بيع، فإذا انتفى انتفت وتكون قد على أصلها الذى قامت عليه بالنقض، فتهدم.

ووجهة الرأى الثانى أن القاضى إذا قضى بالشفعة قبل تسليم البائع العقار للمشترى فإن المشترى يعجز عن أخذ البيع، والعجز عن قبض المبيع يوجب بطلان البيع لخلوه عن الفائدة.

وأيضًا فإن البيع قد أوجد ملكًا للمشترى في العقار، وبحكم القاضي قد صار الملك للشفيع، وزال أثر البيع، ولايزول أثر البيع إلا إذا زال البيع نفسه.

ومهما يكن من الاختلاف بالنسبة لبقاء البيع أو انتقاضه، فمن المقرر أن الأخذ بالشفعة بالنسبة للشفيع يكون في حكم الشراء الجديد، سواء أكان بالقضاء أم بالتراضى. فله أن يرد العقار المشفوع فيه بخيار الرؤية إن لم يكن رآه، وله الرد بخيار العيب إذا رأى فيه عيبًا، ولو كان المشترى قد اشترط عليه البراءة من كل العيوب.

97 - وملك الشفيع للعقار يبتدئ من وقت التراضى بينه وبين المشترى، أو من وقت الحكم بالأخذ بالشفعة، ولا ملك له قبل الأخذ بأحد هذين الأمرين، بل الملك قبل ذلك للمشترى؛ لأن سبب الملك قائم وهو الشراء، ولايتنافى طلب الشفعة مع ذلك، بل إن الشفعة تقوم على خروج العقار من ملك مالكه، ولايخرج سائبة من غير مالك، بل يدخل في ملك المشترى.

وإن كل ما للشفيع قبل الحكم من حق إنما هو حق المطالبة بالعقار بسبب الشفعة، وذلك لايثبت ملكًا إلا بعد التراضى أو الحكم، فلا ملك إذن للشفيع قبل ذلك، وهذا هو المنصوص عليه في كتب الحنفية (١).

ولكن قانون الشفعة لم يتعرض لابتداء الملك بالشفعة ولم يبينه، ولذا اختلفت المحاكم في ذلك على ثلاثة آراء: فبعضها قضى بأن الملك للشفيع يستند إلى وقت المطالبة بالعقار الى وقت المطالبة بالعقار المشفوع فيه بمقتضى الشفعة، وبعضها قرر أن الملك يبتدئ من وقت الحكم، لا من

<sup>(</sup>١) راجع البدائع، الجزء الخامس، ص ٢٢، وص ٧٣. وراجع الأشــباه والنــــظائر، الجـــزء الثاني في باب الملك.



وقت الطلب ولا من وقت البيع، وهذا الرأى الأخير هو الذى اختارته دوائر محكمة الاستئناف المجتمعة (١).

9V ـ وإذا كان ملك المسترى ثابتًا على العقار المشفوع فيه قبل الحكم بالشفعة، فله أن يتصرف فيه تصرف المالك من كل الوجوه، فله أن يبنى فيه، وأن يغرس أشجارًا، ويهدم، ويقلع، ويزيد، وينقص، ويستخل ويستعمل، وله أن يتصرف كل التصرفات الشرعية من بيع وهبة ووقف وغير ذلك، ولكن هذه التصرفات عرضة للنقض إذا حكم للشفيع بالملك بمقتضى الشفعة، فإذا وقف المشترى، ثم حكم للشفيع، فله نقض الوقف وأخذ العقار، ولو كان الوقف وقف مسجد.

9. وإذا كان المشترى قد أحدث زيادات فى العقار، ثم جاء الشفيع وامتلكه بمقتضى الشفعة، فإن كانت هذه الزيادات لاتقبل الانفصال عن العين كطلاء العقار، فإن الشفيع يأخذ العقار بالثمن وقيمة الزيادة؛ لأنها زادت قيمة العين.

وإن كانت الزيادة تقبل الانفصال عن العين بأن كانت تنفصل عنها من غير ضرر بها، وتكون لها قيمة بعد انفصالها، كالبناء وغرس الأشجار، وكالزرع، فالحكم في هذه الحال أنه إن كان لاتصال الزيادة بالأرض وقت معلوم ثم تنفصل بعده كالزرع، لأنه لاضرر على المشترى في ذلك، إذ لايتلف زرعه، ولاضرر على الشفيع، إذ سيأخذ الأجرة.

وإن لم يكن للزيادة التي تقبل الانفصال أمد محدود معلوم، وذلك كما في البناء في العقار والغراس فيه، فالحكم أنه يخير الشفيع بين ثلاثة أمور:

إما أن يترك الأخذ بالشفعة، وإما أن يأخذ العقار بثمنه والشجر أو البناء بالقيمة مستحقين للقلع والهدم (٢). وإما تكليف المشترى قلع الشجر وهدم البناء وتسليم العين.

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب الشفعة لأستاذنا الكبير الدكتور محمد كامل مرسى بك، ص ٣٣٩ ـ ٣٤٠ ـ ٣٤١ ـ ٣٤١. (۱) للبناء والشجر ثلاث قيم (أ) قيمتهما مستحقين للبقاء، وتقدر هذه القيمة بما أحدثاه من زيادة في قيمة العقار وهما فيه بأن تقدر قيمة العقار خاليًا منهما وقيمته وهما قائمتان به فالفرق هو قيمتهما مستحقين للبقاء =

غير أنه يلاحظ أن أخذهما بقيمتهما مستحقين للقلع أو الهدم إنما يكون إذا رضى المشترى بذلك، وإلا كلف الهدم أو القلع، إلا إذا كان القلع أو الهدم يضر بالأرض، ففي هذه الحال لاحاجة إلى رضاه في أخذهما بقيمتهما مستحقين للقلع أو الهدم.

هذا هو الرأى الراجح في مذهب أبي حنيفة رضى الله عنه.

وروى عن أبى يوسف أن الشفيع مخير بين أمرين فقط: إما أن يترك الشفعة، وإما أن يأخذ العقار بثمنه، والشجر والبناء بقيمتهما مستحقين للبقاء، وليس له أن يكلف المشترى القلع أو الهدم، وذلك هو مذهب مالك والشافعى.

ولكل من الرأيين وجهة، فوجهة الرواية الراجحة في مذهب أبي حنيفة أن المشترى بني وغرس في عقار تعلق به حق مؤكد لغيره، يجعله أولى بالعقار منه، ولم يكن بناؤه وغرسه بإذن أو تمكين منه، فكان من حقه أن يأخذ العين خالية مما زاده، فله أن يكلفه القلع والهدم، وإن كان ذلك يضر بالأرض أخذه بقيمته مستحقًا للقلع أو الهدم، وما يحصل للمشترى من ضرر فهو السبب فيه؛ لأنه كان يجب أن يحتاط لنفسه، فالايحدث زيادة في عين كان يتوقع أن تنتزع منه جبرًا عنه.

ووجهة نظر أبى يوسف ومالك والشافعى أن التكليف بالهدم أو بالقلع أو الأخذ بالقيمة مستحقين للقلع والهدم، إنما يكون ذلك إذا كان ما فعله المشترى يعتبر عدوانًا، مع أنه ليس فى فعله عدوان، لأنه يبنى ويغرس فى خالص ملكه؛ لأنه بالشراء صار العقار مملوكًا له، فله كل صنيع الملاك، فلايصح إذن أن يعامل معاملة المغتصبين، بأن يكلف القلع أو الهدم. وتكليف الشفيع أخذ البناء أو الغراس بقيمتهما مستحقين للبقاء أى بما زاده فى قيمة العقار هو العدل، لأنه لايتضرر واحد منهما،، إذ الشفيع يأخذ شيئًا بقيمته فلا شطط ولا جور بالنسبة له، والمشترى سيعوض عما أنفق بلا زيادة ولا مغالاة.

<sup>= (</sup>ب) قيمتهما والبناء أنقاض، والشجر مقلوع. وهذه تقدر بعد القلع والهدم. (جـ) وقيــمتهما مســتحقين القلع أو الهدم، وهذه تقدر لهما بعد القلع أو الهدم، ثم يستنزل منها تكاليف القلع أو الهدم.

وقانون الشفعة فصل فى ذلك الموضوع تفصيلا حسنًا، فأخذ برأى أبى حنيفة فى الحال التى يكون فيها البناء و الغرس بعد طلب الأخذ بالشفعة؛ لأنه يكون المشترى قد أقدم على البناء، وهو يعلم أن العين ستؤخذ منه، فإن كلف القلع أو الهدم وحدث له ضرر فهو الجانى على نفسه. وإن كان البناء أو الغراس قبل الطلب فقد أخذ القانون بمذهب مالك والشافعي والرواية عن أبى يوسف؛ لأنه عسى أن يكون المشترى غير متوقع الطلب بالشفعة، ثم هو يتصرف فى ملكه.

وإذا حدث نقص فى المشفوع فيه فى يد المشترى، فإن كان النقص فى نفس العقار كأن يكون بجوار نهر فأخذ منه جزءًا فى مجراه، فالحكم فى هذه الحال أن الشفيع يأخذ العقار الباقى بحصته من الثمن، بأن تقدر قيمته ناقصًا وقيمته غير ناقص، وينقص من الثمن نسبة النقصان.

فإذا كانت القيمة ناقصًا مائة وكانت القيمة كاملا عشرين ومائة والثمن ثمانية ومائة، ففي هذه الحال ينقص من الثمن مقدار السدس، لأن العشرين وهي الفرق بين القيمتين تعادل سدس قيمته كاملا، فينقص من الثمن سدسه.

وإن كان النقص في تابع العقار كالبناء والشجر فإن كان بغير فعل أحد، كتهدم البناء أو احتراقه، فالشفيع إما أن يأخذ العقار بالثمن كاملا، وإما أن يترك لأنه لاغريم له. وإن كان بصنع المشترى، فالشفيع مخير بين ترك الشفعة، وبين أن يأخذ العقار بحصته من الثمن، وطريقة معرفة ذلك كما بيناً آنفاً، وفي الحال التي يكون فيها المتلف للبناء أو الشجر غير المشترى يرجع عليه هو بما غرم بسبب فعله.

99 - والثمن الذي يجب على الشفيع في الشفعة هو مثل الثمن الواجب على المشترى، فإن كان الشمن مثليًّا وجب مثله، وإن كان قيميًّا وجبت قيمته (١)، لأن الواجب هو المثل، فإن أمكن المثل في الصورة والمالية وجب هو، وذلك يكون في المثلى، وإذا تعذر المثلى في الصورة، كما في القيمي وجب المشلى في المالية

<sup>(</sup>١) وقال أهل المدينة إذا كان الثمن قيميًا تجب قيمة العقار المشفوع لاقيمة الثمن.

وهو القيمة؛ وعلى ذلك إذا تقايض شخصان فأعطى كل واحد عقاره فى نظير عقار صاحبه، فإن الشفعة تثبت لشفعاء العقارين، ويكون الواجب على الشفيع قيمة العقار الذى اعتبرت قيمته ثمنًا بالنسبة له.

وإذا حط البائع جزءًا من الشمن عن المسترى فإن ذلك ينقص أيضًا من الواجب على الشفيع؛ لأن الجزء الباقى يكون هو الثمن، ولكن إذا وهب البائع الثمن للمشترى، فإن الشفيع لايسقط عنه شيء. لأنه لم يبق شيء يصلح ثمنًا مستقلا.

وإذا زاد المشترى الثمن للبائع لاتلزم الشفيع هذه الزيادة؛ لأنها تبرع من المشترى، والتبرع منه لايلزم الشفيع، وعساه يكون فعل ذلك مضارة بالشفيع، فيرد عليه قصده.

وإذا كان الشمن مؤجلا عن المشترى، لم يثبت الأجل للشفيع عند الأئمة الثلاثة من فقهاء الحنفية. وقال زفر ومالك (۱) والشافعى : إن الأجل يثبت فى حقه، ووجهتهم أن الشفيع يملك المشفوع فيه بالثمن الذى ثبت وجوبه على المشترى والثمن الذى ثبت وجوبه على المشترى فى حال التأجيل ثمن موصوف بهذا الوصف، فيثبت على الشفيع بوصفه. ووجهة نظر الحنفية فى هذا أن الأجل لم يثبت وصفًا للثمن. ولكن ثبت شرطا فى العقد بين البائع والمشترى، والشروط التى تكون بين البائع والمشترى لاتثبت فى حق الشفيع، فخيار الشرط للمشترى لايثبت فى حق الشفيع، فخيار الشرط للمشترى لايثبت فى حق الشفيع، وهكذا، فكذلك الأجل شرط بين البائع والمشترى لايشبت فى حق الشفيع، وعلى ذلك فكذلك الأجل شرط بين البائع والمشترى لايشبت فى حق الشفيع. وعلى ذلك يكون الشفيع عند الحنفية مخيرًا بين أمرين : إما أخذ المشفوع فيه بثمن حال قبل يكون الشفيع عند الحنفية مخيرًا بين أمرين : إما أخذ المشفوع فيه بثمن حال قبل طلب الأخذ بالشفعة حتى ينتهى الأجل بل يطالب فى المواعيد المقررة الشابتة، طلب الأخذ بالشفعة حتى ينتهى الأجل بل يطالب فى المواعيد المقررة الشابتة،

<sup>(</sup>١) ولقد اشترط مالك لثبوت التأجيل في حق الشفيع أن يكون مليئًا، أو يأتى بضامن يكفل الأداء. وذلك معقول جدًا.



ولكن لايأخذ العقار إلا بعد أن ينتهى الأجل ويسلم الشمن، ولقد روى عن أبى يوسف أنه قال : إن الطلب أيضًا يتأخر، لأن الطلب ليس بمقصود لذاته، بل للأخذ، وإذا تأخر الأخذ يكون له الحق في تأخير الطلب.

وفى أخذ قانون الشفعة بنظرية الحنفية فى أن الشفيع لاينتفع بالأجل الذى ضرب للمشترى، وذلك ما نصت عليه المادة الثالثة عشرة، ونصها: «يحل للشفيع بالنسبة للبائع محل المشفوع منه فى كافة ما كان له وعليه من الحقوق، على أن المشترى إذا استحصل على تأجيل الشمن لاينتفع الشفيع من هذا التأجيل إلا برضا البائع.

### مسقطات الشفعة

• • ١ - قد تبين مما تقدم الأمور التي تسقط بها الشفعة، والآن نلخص بعضها فمنها:

(أ) الرغبة عن الشفعة صراحة كأن يقول: أبطلت الشفعة، أو أسقطت حقى في العقار المشفوع فيه، أو نحو ذلك من العبارات الصريحة في ترك الشفعة؛ وذلك لأن شرط الشفعة خالص حقه فله أن يتمسك به، وله أن يتنزل عنه، وإذا تنزل سقطت الشفعة، والساقط لا يعود إلا بسبب جديد. وشرط الإسقاط بهذا النوع الصريح أن يكون بعد البيع وقبل الحكم، لأنه قبل البيع لم يثبت السبب الداعي للشفعة فلاتثبت، ولامعني لإسقاط حق لم يثبت بعد، وبعد القضاء قد ثبتت ملكبته للعين المشفوع فيها، فلا يسقط الحق إلا بالفسخ وذلك بعقد بينه وبين المشترى.

(ب) وجود تصرف من الشفيع يدل على ترك الشفعة، ويكون ذلك تركاً للشفعة دلالة. وذلك كأن يترك طلب المواثبة أو التقرير في ميقاتهما. أو يستأجر المشفوع فيه من المشترى، أو يساومه فيه، لأن ذلك يعتبر إقراراً لملكية المشترى، وإسقاطاً لحقه في الشفعة، ومن ذلك أن يكون وكيل المالك في البيع كما بينًا.

17人

(جـ) إذا لم تستمر ملكية الشفيع للعقار المشفوع به، لأنه إذا خرج من ملكه سقط سبب الشفعة فتسقط معه.

(د) موت الشفيع؛ فإن الشفعة لا تنتقل إلى الوارث عند الحنفية، وقد بينا ذلك في موضعه، فارجع إليه.

\* \* \*

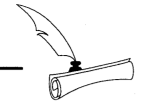






في الشريعة الإسلامية





1.1 ـ ذكرنا أن أسباب الملكية ثلاثة أنواع: أولها ـ السبب المنشىء للملكية على الأشياء بعد أن لم تكن، وهو الاستيلاء على الأشياء المباحة، وقد بيناه. ثانيها ـ الخلافة عن المالك، وموضع ذلك الكلام في الوصايا والمواريث. ثالثها ـ الأسباب الناقلة للملكية من حيز إلى حيز، وذلك يكون بالعقود التي تفيد نقل الملكية. وكلامنا الآن فيما يشمل هذا القسم الأخيروهو أحكام العقود. ونكتفى هنا بالأحكام العامة لها، ولا نخص آحادها بالبيان، ولنبدأ بتعريف العقد.

يطلق العقد في اللغة على الجمع بين أطراف الشيء وربطها، وضده الحل، ويطلق بمعنى إحكام الشيء وتقويته. ومن معنى الربط الحسى بين طرفى الحبل أخذت الكلمة للربط المعنوى للكلام أو بين الكلامين، ومن معنى الإحكام والتقوية الحسية للشيء أخذت اللفظة وأريد بها العهد، ولذا صار العقد بمعنى العهد الموثق، والضمان، وكل ما ينشئ التزامًا.

هذا معنى العقد في اللغة، والمعنى الذي اصطلح عليه الفقهاء لكلمة العقد لا يبعد عن المعنى اللغوى له، بل هو في الواقع تقييد للمعنى اللغوى وحصر له وتخصيص لما فيه من العموم. والمتتبع لكلام الفقهاء المتفهم لمعانيه يرى أن للعقد معنيين عندهم، ويطلق بإطلاقين، فترى من عباراتهم ما يفيد أن العقد هو ربط بين كلامين ينشأ عنه حكم شرعى بالتزام لأحد الطرفين أو لكليهما، وهذا يتفق كل الاتفاق مع تعريف القانونيين للعقد بأنه توافق إرادتين على إنشاء التزام أو نقله أو إنهائه (۱). ولذا لانجد أكثر الفقهاء يطلقون على الطلاق والإبراء والإعتاق وغيرها مما يتم بكلام طرف واحد من غير كلام الطرف الثاني ـ والإجارة وغيرها مما لايتم إلا بربط كلامين من طرفين، اسم العقد.



<sup>(</sup>١) نظرية العقد لأستاذنا الدكتور السنهورى بك، ص ٧٩ ـ ٨٠.

ويجوار هذا نجد من الكتاب في الفقه من يعمهون، فبطلقون كلمة العقد على كل تصرف شرعى سواء أكان ينعقد بكلام طرف واحد أم لا ينعقد إلا بكلام طرفين، ويقولون إن كل ما عقد الشخص العزم عليه فهو عقد، وقد بين ذلك أبو بكر الرازي في أحكام القرآن، وهو يرى أن العقد في أصل اللغة الشد ثم نقل إلى الأيمان والتصرفات الشرعية، من كل ما يراد به التزام شخص الوفاء بشيء يكون في المستقبل أو إلزامه به، فيسمى في نظره البيع والنكاح والإجارة وسائر عقود المعاوضات عقودًا، لأن كل واحد من العاقدين قد ألزم نفسه الوفاء بشيء من جانبه، وكذلك تسمى الشركة والمزارعة والمساقاة وغيرها عقودًا؛ لما فيها من هذا المعنى، وكذلك العمهد أو الحلف على شيء في المستقبل يسمى أيضًا عقدًا، لأن الحالف أو المتعهد قد ألزم نفسه الوفاء بما حلف عليه أو بما تعهد به، بل إن الرازي يعد كل شرط يشترطه الشخص على نفسه عقدًا؛ لأنه التزم وفاءه في المستقبل(١). وخلاصة القول أن العقد في نظر الرازي كل ما التزم فيه الشخص الوفاء بأمر في المستقبل، سواء أكمان ذلك الالتزام بإلزام نفسمه أم كان باتفاق مع شحص آخر، وعلى هذا الإطلاق كثيرون من الفقهاء، ولذلك يتكلمون في التعليق، والشروط المقترنة بالعقود على الطلاق والإبراء والإعتاق، على أنها عقود، مع أنها لاتعتبر عقودًا، إلا على هذا المعنى؛ لأنها تنشىء التزامًا بأمر في المستقل، وهو عدم الحل في الطلاق، وعدم المطالبة في الإبراء، وسقوط الملكية في العتاق.

التصرف الشرعى، أنه على اعتبار أن العقد توافق إرادتين ينشأ عنه التزام، أو ربط كلامين ينشأ عنه حكم شرعى (٢) يكون التصرف الشرعى أعم من العقد؛ لأن التصرف يشمل العقد بهذا المعنى ويشمل غيره.

وأما على اعتبار أن العقد كل ما ترتب عليه التنزام سواء أتكوَّن من توافق إرادتين، أم بالتزام إرادة واحدة منفردة، فيكون العقد مرادفًا للتصرف، ومساويًا له

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن الجزء الثاني، ص ٢٩٤، سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) معنى الحكم الشرعى هنا الأثر الذي يرتبه الشارع على توافق الإرادتين.

فى الدلالة والمعنى؛ لأن التصرف الشرعى هو كل ما يكون من تصرفات الشخص القولية ويرتب عليه الشارع أثرًا شرعيًا في المستقبل.

وفى الجملة إن كتب الفقه تذكركلمة العقد، وتريد بها أحيانًا المعنى العام، وهو المراد للتصرف، وتدذكرها أحيانًا وتريد بها المعنى الخاص، وهو ما لايتم إلا من ربط كلامين يترتب عليه أثر شرعى يقرره الشارع، وهذا المعنى هو الشائع المشهور، حتى يكاد ينفرد هو بالاصطلاح، ولذا إذا أطلقت كلمة العقد تبادر إلى الذهن، أما المعنى الثانى، فلا تدل عليه كلمة العقد، إلا بتنبيه يدل على التعميم.

ولانكاد نجد فقيهًا يطلق كلمة عقد ويريد الطلاق، أو الإعتاق، أو اليمين من غير تنبيه؛ لذلك نعد الاصطلاح الشائع الأغلب إطلاق العقد في المعنى الخاص، دون العام الذي يراد به ما يرادف التصرف الشرعي.

\* \* \*

# ركن العقد 🗥

الشرعية، كان ركن العقد مختلفًا باختلاف نوع التصرف، فإن كان من التصرفات الشرعية، كان ركن العقد مختلفًا باختلاف نوع التصرف، فإن كان من التصرفات التي تتم بإرادة واحدة كالعتق والطلاق، والوقف من حيث إنشاؤه (على قول أكثرالأئمة أصحاب المذاهب)، فالتصرف ينعقد بعبارة من له الإرادة المنشئة للعقد من غير نظر إلى رضا سواه، ومن غير حاجة إلى ضم عبارة غيره إلى عبارته، أما إن كان من التصرفات التي لاتتم إلا بتوافق إرادتين، كالبيع والإجارة وغيرهما، فلابد لانعقاده من عبارتين تعبران عن كلتا الإرادتين، وتنبئان عن توافقه ما والتقائهما.

وإذا كنا نسير على مقتضى المشهور الغالب، وهو أن العقد لايكون إلا بالمعنى الخاص، فلابد لانعقاد العقد من عبارتين تدلان على توافق الإرادتين، وقد اصطلح الفقهاء على تسمية هاتين العبارتين بالإيجاب والقبول.

والإيجاب ما صدر من أحد العاقدين أولا، والقبول ما صدر من العاقد الثانى ثانيًا، وسمى الأول إيجابًا، والثانى قبولا؛ لأن الإيجاب معناه الإثبات، ولما كان القول الأول أصلا لإثبات الالتزام، والثانى يجىء مبنيًا عليه وما فيه من التزام إنما كان للرضا به؛ لذلك كان الأول هو الإيجاب؛ إذ هو عمدة الالتزام وعماده، وكان الثانى قبولا؛ لأنه رضا بما فى الأول من التزام وإلزام، وما تضمن القبول من الالتزام بالنسبة للعاقد الثانى، إلا لرضاه بما تضمنه قول الأول من إلزام، فمثلا إذا قال البائع فى إيجاب عقد بيع بعت هذه العين بمائة، فمعنى ذلك أنه يرضى بخروج العين من ملكه فى نظير مائة، فإيجابه تضمن التزامًا بخروج العين من ملكته، وإلزامًا للمشترى بمائة، فإذا صدر القبول من المشترى فمعنى ذلك قبول الالتزام، والرضا بدفع المائة، وهو الإلزام الذى تضمنه الإيجاب.

ومن البداهة أنه لابد أن يتوافق الإيجاب والقبول لأجل أن يتكون العقد من مجموعهما، لأنهما ما كانا ركنًا للعقد إلا لدلالتهما على توافق الإرادتين، وتلاقى

<sup>(</sup>١) المراد من الركن ما تتكون منه حقيقة العقد، ولاتثبت ماهيته ثبوتًا حسيًّا إلا به.

الرغبتين؛ فإذا كان القبول مخالفًا للإيجاب بأن ورد الإيجاب على موضوع والقبول على غيره، أو ورد الإيجاب مقيدًا بوصف، والقبول جاء مقيدًا بوصف آخر، كأن يوجب العاقد عقد زواج بإيجاب فيه مقدار من المهر؛ ويصدر عنها القبول بمهر آخر، ففي هذه الحالة لم يتلاق الإيجاب والقبول ولم يتوافقا؛ فلا يوجد العقد؛ لأن توافق الإيجاب مع القبول هو حقيقة العقد، ولم يوجد هذا التوافق.

بيد أنه إذا كانت مخالفة القبول للإيجاب إلى ما هو في مصلحة الموجب، فإن العقد ينعقد مع هذه المخالفة؛ لأنها مخالفة في الظاهر، وتوافق في الحقيقة والواقع، فإذا قالت المخطوبة تزوجتك على مهر قدره مائة، فقال الزوج قبلت على مهر قدره مائة وخمسون، ففي هذه الحال تكون مخالفة القبول للإيجاب مخالفة في مصلحة الموجب، وهو الزوجة، فينعقد النكاح مع هذه المخالفة، وذلك لأن من ترضى الزواج بمائة مهراً ترضى بالأولى بمائة وخمسين، وليس التوافق بين الإيجاب والقبول بلازم لتكوين العقد إلا للدلالة على تلاقى الرغبتين، وتوافر الرضا بالعقد من الجانبين، ولاشك أن هذا النوع من المخالفة يدل على الرضا من الجانبين دلالة أبلغ من التوافق في المعنى والحقيقة، إذ القابل برضاه بمهر أكبر مما أوجبت قد دل على رضاه بعقد الزواج بأبلغ وأمكن مما لو ذكر توافق الإيجاب مع القبول. ولكن لايجب عليه من المهر إلا مائة، والخمسون لاتثبت إلا إذا صدر عنها ما يدل على رضاها بهذه الزيادة، وقبولها لها؛ لأن شيئًا لايدخل في ملك الشخص جبراً عنه.

\$ • 1 - ولقد اشترط الفقهاء؛ لكى يكون القبول متلاقيًا مع الإيجاب مبنيًا عليه ثلاثة شروط: أولها أن يكونا فى مجلس واحد، وثانيها ألا يصدر من العاقد الثانى ما يدل على إعراضه بأن يفصل بينهما بكلام أجنبى لاصلة تربطه بموضوع العقد، وثالثها ألا يرجع الموجب فى إيجابه قبل قبول القابل.

وإنما اشترط الشرطان الثانى والثالث؛ لأن الفصل بكلام أجنبى إعراض عن الإيجاب ورفض له، فيعتبر كأن لم يكن، فإذا جاء قبول بعد ذلك، فقد جاء على غير إيجاب، وقام على غير عماد، وإذا رجع الموجب في إيجابه قبل قبول العاقد، فقد سحب الإيجاب، وصار كأن لم يكن، فيعتبر القبول بعد ذلك واردًا أيضًا على

0

(11)

غير إيجاب يبنى عليه، وللموجب أن يرجع عن إيجابه ما دام لم يقيد بالقبول؛ لأن الالتزام لا يتحقق إلا إذا وجد العقد، ولا يوجد العقد إلا إذا تم توافق الإيجاب مع القبول، فيما لم يوجد قبول لا يوجد عقد، فلا يكون التزام، ولذا يكون للموجب أن يرجع في إيجابه قبل القبول، إذا لم يوجد بعد التزام يمنعه من الرجوع.

أما اشتراط المجلس الواحد للإيجاب والقبول، فلأن الإيجاب لايكون جزءًا من العقد إلا إذا التحق به قبول، وكان مقتضى هذا أن يتم القبول فور الإيجاب؟ ليكونا متلاقيين من غير تراخ بينهما؛ إذ كل تراخ من شأنه أن يلغى الإيجاب، ولذا قال الشافعي: إن القبول يجب أن يكون فور الإيجاب، ولكن الحنفية لاحظوا أنه إن اشترطت فورية القبول للإيجاب كان في ذلك تضييق على القابل، أو تفويت للصفقة من غير مصلحة راجحة، لأن القابل قد يكون مفاجأ بهذا الإيجاب، فإما أن يرفض فورًا، فتفوت الصفقة، وإما أن يقبل فورًا، وربما كان في العقد ضرر له؛ لذلك كان من المستحسن أن يكون عنده وقت للتروية والتفكير، والموازنة بين ما يغرم في سبيل العقد وما يغنم منه، فيـوازن بين ما يناله من فائدة فيه، وما يشبعه العقد من رغبة له، وبين ما يذر وما يتركه في سبيله؛ لذلك استحسن أكثر الفقهاء أن يمتد الوقت لدى القابل إلى آخر المجلس، ليكون لديه فسحة من الوقت ليستطيع أن يوازن ويقايس، ويردد الأمر على كل وجوهه، وإن قبل بعد ذلك صار العقد في عنقه لايستطيع عنه تحولا ولا فكاكا، ولايصح أن يمتد وقت تخيير القابل إلى ما بعد المجلس، لأن من مصلحة الموجب أن يعرف قبل أن ينفض المجلس مال إيجابه إلى قبول، فيتقيد بالعقد ويرتبط به، أم إلى رفض، فيكون على بينة من أمره، فإذا مددنا حق القابل إلى ما بعد المجلس كان في ذلك ضرر بين بالموجب، فكان من مصلحة الطرفين أن يكون المجلس الواحد هو الذي يحد زمان تكوين العقد، فإذا تفرق المجلس اعتبر الإيجاب كأن لم يكن (١)، ولتكوين العقد من جديد لابد من إيجاب جديد.

۱۷۸

<sup>(</sup>۱) اشتراط اتحاد المجلس فى التصرفات التى لاتتم إلا بإيجاب وقبـول عام فى كل هذه التصـرفات، ولكن استثنى منهـا الوصاية بأنه لايشترط لانعقـادها القبول فى المجلس، بل الشرط عدم الرد بعـد الموت، ولاعبرة بالقبول أو الرد فى حالة الحياة.

# خبيار الهجلس

العاقدان لم يتفرقا بالأبدان، فحق الفسخ ثابت لكلا العاقدين الفسخ ما دام العاقدان لم يتفرقا بالأبدان، فحق الفسخ ثابت لكلا العاقدين مادام المجلس قائمًا لم ينفض، فإذا تفرقت المجالس وتباعدت الأبدان سقط حق الفسخ بهذا السبب، وذلك الحق موضع خلاف بين الأئمة في ثبوته، فالشافعي وأحمد بن حنبل قد أثبتا خيار المجلس، وجعلا لكل واحد من العاقدين الحق في الفسخ ما دام المجلس قائمًا، فإذا تفرق المجلس لم يثبت، غير أنهما لم يثبتا ذلك الخيار في كل العقود، بل في بعضها فقط، وذلك لأن العقود تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأول عقود غير لازمة من الجانبين كالعارية، والوديعة، والوكالة؛ أو لازمة من جانب غير لازمة من جانب آخر، كالرهن والكفالة، وهذه لايدخلها خيار المجلس، لأن فسخها جائز من كل الوجوه، أو في الجملة من غير حاجة إلى خيار مجلس أو غيره.

والقسم الثانى عقود لازمة غير قابلة للفسخ من الجانبين أو من جانب واحد كالنكاح والخلع، وهذه أيضًا لايدخلها خيار المجلس، لأن آثارها لاتنفصل عن أسبابها، فبمجرد تمام العقد تترتب آثاره، ولايمكن تأخيرها، إذ بمجرد تمام عقد النكاح تترتب كل آثاره، ولايوجد من الأسباب ما يجعل آثار العقد وأحكامه متأخرة عن سببه، وهذه العقود لاتتم عادة إلا بعد إعمال الفكر والروية، فلا حاجة إلى خيار المجلس، ولأن عقد النكاح وما يشبهه موضوعه المرأة وهي آدمي حر، فإذا تم العقد بشأنها، كان من هوانها وابتذالها أن يجاز فسخه فور عقده، لهذا كله كان خيار المجلس غير ثابت أيضًا في هذا النوع من العقود باتفاق الفقهاء.

والقسم الثالث العقود اللازمة القابلة للفسخ، وهذا القسم يشمل كل عقود المعاوضات اللازمة كالبيع بكل أنواعه، والإجارات، وصلح المعاوضة، فهذه كلها يثبت فيها خيار المجلس<sup>(۱)</sup> عند الشافعي، وأحمد بن حنبل، وذلك للتروية في

<sup>(</sup>١) قد أخذنا هذا التقسيم من أحكام القرآن للجصاص الجزء الثانى عند تفسير قوله تعالى : ﴿ يَأْيُهَا اللَّيْنَ آمنوا لاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة ﴾ ومن أحكام القرآن للقرطبي في الجزء الخامس في =



شأنها، وليكون الرضا بها كاملا، ولذا يعتبر خيار المجلس لتمام الرضا، وتقريره وتشبيته، والشافعي منطقي في مذهبه، لأنه وقد اشترط أن يكون القبول فور الإيجاب، ولايصح أن يكون بينهما تراخ زمني جعل زمن التروية للعاقدين، الموجب والقابل معًا ممتدًّا إلى آخر المجلس، فجعل لكل واحد منهما الحق في فسخ العقد اللازم القابل للفسخ، إلى أن تتفرق المجالس.

أما أبو حنيفة وأصحابه ومالك رضى الله عنهم فقد منعوا خيار المجلس فى كل العقود سواء أكانت لازمة، أم غير لازمة.

٢٠١ ـ وقد استدل الشافعي وابن حنبل في إثباتهما خيار المجلس بما يأتي :

(أ) ما ورد من الآثار الصحيحة التي وافق على صحة سندها، وصدق روايتها المثبتون لخيار المجلس والنافون، فقد ورد أن النبي على قال: «البيعان بالخيار ما لم يتفرقا» وروى أن ابن عمر كان إذا بايع أحداً، وأحب أن ينفذ البيع ويلزم مشى قليلا ثم رجع، وذلك ليتم التفرق الذي جعل حداً لخيار المجلس ينتهى عنده، ولايمكن أن يفسر الحديث إلا بأن العقد بعد تمامه يستمر غير لازم مادام العاقدان في مجلس العقد لم يزايلاه، فإذا زايله أحدهما فقد تفرقت المجالس فلا خيار، ولايصح أن تفسر كلمة (البيعان) إلا بالعاقدين اللذين تم بينهما الإيجاب والقبول؛ لأن الكلمة لا تحتمل سوى ذلك، ولا تدل على غيره، فيلا تفسر بالمتساومين قبل أن يرتبط كلاهما بكلامه، لهذا، ولأن راوى الحديث، وهو ابن عمر، قد تفهم أن المراد خيار المجلس، وفهم عدم لزوم العقد قبل التفرق، ولذا كان إذا بايع وأراد أن يكون البيع نافذاً لازمًا سار خطوات، وراوى الحديث إذا كان من أهل الاجتهاد والفقه يكون تفسيره له حجة مانعة من الاحتمال، وقاطعة للتردد، فلا يفسر الحديث بما سواه، ولأننا إن فسرنا كلمة «البيعان» بأن المراد منها (المتساومان) ما كان للحديث معنى جديد، لأن المعروف بالبداهة والفقه والرأى، أن من يساوم في شراء شيء أو يبيعه هو بالخيار لايوجد بعد ما يلزمه، ويمنع

تفسير الآية السابقة، ومن تفسير الفخر الرازى لهذه الآية الجزء الشالث، ومن المجموع على المهذب الجزء التاسع.

تخييره، وتفسير الحديث بما لاثمرة له وهو بعيد الاحتمال والإرادة ـ غير مقبول، لأن صاحب هذا الكلام منزه عن لغو القول، وسقطه الذي لامرمي له.

وإذا كانت الآثار واردة بشبوت خيار المجلس في السبيع، فهي تثبته في كل عقد فيه معنى البيع، والعقود التي في معنى البيع، وتتفق مع البيع في العلة التي شرع من أجلها خيار المجلس ـ وهي التروى ـ هي عقود المعاوضات والعقود اللازمة التي تقبل الفسخ، وتفصل أحكامها عن أسبابها.

(ب) إن عقود المعاوضات قوامها التراضى، والرضا أساسه الاختيار الصحيح، والموازنة بين منافع العقد ومغارمه، وهي عقود إذا أبرمت واستقرت لزمت، لذلك كان لابد أن يكون لدى العاقد فسحة من الوقت للتفكير والتروية والتدبر، فكانت هذه الفسحة هي مجلس العقد، ففيه تمكين للعاقد من أن يتروى، ويتفكر ويتدبر، قبل الإيجاب والقبول وبعدهما، ليكون على بينة من أمره ؛ هذا والعرف قديمًا وحديثًا، على أن مجلس العقد في عقود المعاوضات يعتبر مجلس مساومة وأخذ ورد، ولايعتبر العقد قد استقر وثبت وتأكد إلا إذا تفرق العاقدان مصرين على ما عقدا، فليست العقود كلمات تلقى، فتسجل على قائلها، ويقتنص مصرين على ما عقدا، فليست العقود كلمات تلقى، فتسجل على قائلها، ويقتنص بها، ولكنها إرادات ثابتة جازمة متوافقة، فكل ما يدل على الإصرار مطلوب، وكل ما يدل على التردد يجب أن يزال، وقد جعلت الآثار وعرف الناس تفرق فكان العاقدان بالخيار ما لم يتفرقا.

#### ١٠٧ ـ وقد استدل لمالك وأبى حنيفة وأصحابه بما يأتى :

(أ) ورود الآثار الكثيرة بوجوب الوفاء بالعقود، ولاشك أن وجود العقد يتحقق بوجود العبارات المكونة له، المثبتة لماهيته، وهي العبارات الدالة على الإيجاب والقبول، وقد جاءت بوجوب الوفاء بالعقود النصوص المحكمة القاطعة في ثبوتها وفي دلالتها، مثل قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا أوفوا بالعقود﴾

<sup>(</sup>۱) راجع فى هذه الأدلة المجموع على المهذب،الجزء التاسع، وأحكام القرآن للقرطبى الجزء الخامس، والمغنى والشرح الكبير، الجزء الرابع.

[المائدة: آية ١]. فبتحقق العقد يجب الوفاء، وليس وجوب الوفاء إلا ثبوت الالتزام الذي أوجبه العقد، وشرعية خيار المجلس، وعدم ثبوت الالتزام إلا بتفرق المجالس يفيد بمقتضاه عدم لزوم الوفاء بمجرد العقد، وفي ذلك مناقضة لنص القرآن الذي أوجب الوفاء لمجرد العقد، ولاشك أن الحديث غير المتواتر مهما يكن صحيحًا في سنده، واضحًا في معناه، لايصل إلى مرتبة مناقضة القرآن الكريم، في جب الأخذ بالقرآن، ورد الحديث أو تأويله بما يتفق مع ما يدل عليه القرآن الكريم.

(ب) أن أساس عقود المعاوضات المالية الرضا، فالرضا هو مناط الأحكام التي تثبتها هذه العقود؛ ولذلك يقول الله تعالى في شأن عقود المعاوضات: ﴿يا الدين آمنوا لاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم﴾. [النساء: آية ٢٩].

ولاشك أن التجارة تشمل كل عقود المعاوضات، فكل عقود المعاوضات أساس ثبوت آثارها، وما رتبه الشارع لها من أحكام هو التراضى بين العاقدين؛ وإذا كان التراضى بين العاقدين هو أساس الالتزام، فبتحقق رضا طرفى العقد يثبت الالتزام من غير حاجة إلى الانتظار إلى آخر المجلس، وإن شرعية خيار المجلس، وتأخير ثبوت الالتزام إلى نهاية المجلس إهمال لمعنى الرضا الذى دل عليه وجود الإيجاب والقبول من عاقلين مختارين حرى الإرادة وقد ثبت وتحقق واستقر، وكان له كل آثاره، وكأن الحكم ببقاء الخيار إلى آخر المجلس، وعدم ثبوت أحكام العقد إلا بعد الافتراق دليل على أن هذا الرضا لايكفى لإنشاء العقد، بل لابد معه من الافتراق، أو كأن دلالته على الالتزام مشروطة بالتفرق.

وقد يكون ذلك الكلام مستقيمًا، لولا أنه كان من الذين يرون في خيار المجلس ما يناقضه، وذلك لأنهم قالوا إن أحد العاقدين لو قال للآخر بعد تمام الإيجاب والقبول: اختر الآن، فاختار في الوقت نفسه يبطل خيار المجلس، وتثبت كل أحكام العقد من غير حاجة إلى التريث، حتى نهاية المجلس، فدل هذا على أن الرضا الأول كان كافيًا وحده لإثبات الالتزام، فتأخيره عنه فصل بين متلازمين وهما الرضا والالتزام الناشيء عنه، وذلك لا يجوز.

وأيضًا فإن تفرق المجالس لم يعهد سببًا من أسباب الالتزام، بل عهد فكًا لعقدة الكلام، وإبطالا للالتزام، كالتفرق قبل القبول، وإذا كان كذلك فلايمكن أن تعد الفرقة سبب الالتزام، بل السبب هو الرضا الأول.

(ج) وقد استدل الحنفية والمالكية لإبطال خيار المجلس أيضًا بقياس عقود المعاوضات على عقود الأنكحة، وهي العقود التي اتفق الجميع على عدم إثبات خيار المجلس فيها، وقالوا: إنه لافرق بين النكاح والمعاوضات في كون كل منهما ينعقد بالإيجاب والقبول، وفي أن الرضا الذي دلت عليه عبارتا الإيجاب والقبول، هو مناط الالتزام في كلا النوعين من العقود، فلا يصح التفرقة بينهما بجعل الرضا في أحدهما لايوجب الالتزام إلا بتقرق المجالس، وعدم اشتراط ذلك في الثاني، وإن هذا التفريق من غير مقتض يقتضيه، ولاداع يدعو إليه.

ولايقال: إن النكاح يفكر فيه قبله، والمعاوضات لايجرى فيها التفكير من قبل؛ لأن المعاوضات ذات الشأن والخطر يتروى فيها قبل العقد وما لايتروى فيه قبل العقد لايكون ذا شأن وخطر، والمعقول أن يكتفى في دلالة الرضا به على مجرد الإيجاب والقبول (١).

هذه أدلة طرفى النزاع فى إثبات خيار المجلس، وعدم إثباته، ومن سياقها يتبين أن لكل وجهة هو موليها، ولاشك أن الاحتياط والعرف يجعلان الالتزام لايتم إلا بتفريق المجالس، وذلك أحرى بالقبول فى نظرنا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) راجع في هذه الأدلة فـــتح القدير في أول البيوع، وأحكام القرآن للجصاص في تفسير قوله تعالى: ﴿ الله الذين آمنوا الاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم ﴾.



### الإرادة المنفردة، وإنشاؤها للالتزام

۱۰۸ ما تقدم يتبين أن العقد بمعناه العام قد ينعقد من غير أن يحتاج إلى ركنين إيجاب وقبول، وقد يحتاج لانعقاده إلى توافق إرادتين مظهرهما الإيجاب والقبول، أما بالمعنى الخاص فإنه لاينعقد إلا بتوافق إرادتين؛ وعلى ذلك نستطيع أن نقول أن العقد على التعريف الخاص لايتكون بإرادة منفردة، بل لابد فيه من إرادتين، أما بالمعنى العام فقد يتكون بإرادة منفردة.

ومهما يكن من أمر الاختلاف في معنى العقد بين العموم والخصوص، فمن المقرر بلاخلاف أن التصرفات الشرعية التي ينشأ عنها التزام للشخص قد تنشأ بإرادة منفردة، وقد تنشأ بتوافق إرادتين، وعندئذ نجد الشريعة الإسلامية تتلاقى مع النظرية القانونية التي تقرر جواز إنشاء الالتزام بإرادة منفردة، ولاتتفق مع النظرية التي تقصر سبب الالتزام على ما يكون بتوافق إرادتين مظهرهما الإيجاب والقبول.

9 • 1 - ومن أجل أن يستبين مقدار العلاقة الرابطة بين الشريعة وإحدى النظريتين وتباينها عن الأخرى يجب أن نقتبس قبسة مما كتبه القانونيون، لنجلى النظريتين مع الإيجاز الشديد، وللإطناب أهله ومواضعه من الكتب القانونية :

يختلف الفقه الألماني عن الفقه الفرنسي في كون الإرادة المنفردة منشئة للالتزام، فالفقه الألماني يجعلها سببًا للالتزام، والفقه الفرنسي يقصر السببية الإرادية على العقد؛ ثم لايقتصر الأول على جعل الإرادة المنفردة من أسباب الالتزام، بل يقرر هذا، ويزيد أنها مناط الالتزام في العقد الذي يتكون بتوافق إرادتين، فيقول إن إحدى الإرادتين هي التي تنفرد بإنشاء الالتزام؛ فإرادة المدين هي التي أنشأت الالتزام وإرادة الدائن ما اشتركت في الإنشاء، ولكنها انضمت إلى الإرادة الأولى ليثبت الحق للدائن، فكأن العقد الذي يتم بإرادتين يتم فيه عملان:

أحدهما: إنشاء الالتزام، وقد استبدت به إرادة المدين منفردة.

والثانى: إثبات الحق للدائن، وذلك يتم بإرادة الدائن؛ لأن من المقرر أن حقًا لايثبت لشخص جبرًا عنه.

ويستدلون لإثبات كون الإرادة المنفردة سببًا للالتزام بأن الإيجاب والقبول لايكونان في وقت واحد، بل يكونان في زمانين، فلابد لكي نسلم أن الإرادتين أنشأتا الالتزام متصاحبتين أن نفرض أن الموجب أصر على إيجابه إلى أن لحقه قبول القابل؛ مع أنه لم يقم دليل على إصرار الموجب حتى وقت القبول، والحكم بإصراره فرض وتقدير(١)، وليس بجزم ويقين.

ولايصح أن يحكم بالوجود مع عدم اليقين، وإذا لم يقم دليل على بقاء الموجب مصراً على إيجاب حتى تم القبول، فلم يبق إلا أن نقول إن الإيجاب وحده هو السبب المنشىء للالتزام ولو لم يصر عليه صاحبه؛ لأن الالتزام وجد بلاريب، ولم يصلح توافق الإرادتين سببًا له لاحتمال عدم الإصرار على الإيجاب قبل اتصال القبول به، فلم يبق إلا أن يكون الإيجاب وحده سببًا، وإلا كان الالتزام موجودًا من غير أن يكون هناك سبب منشئ له، وذلك لاتسلمه البداهة ولا القانون.

(٢) ويستدلون أيضًا بأن الإرادة تلزم صاحبها إذا التزمت من غير حاجة إلى انضمام إرادة أخرى إليها، لأن الحرية لها تبعات، ومن تبعاتها الالتزام المبنى عليها، وإذا كانت الإرادة الإنسانية قد تحررت في أبواب الالتزام من كل القيود الشكلية، فلابد من أن تسير في تلك الحرية إلى آخر مداها بأن نجعل لها إنشاء الالتزام منفردة، وليس التمسك بضرورة توافق الإرادتين إلا أثارة من آثار الملكية لايصح التمسك بأهدابها؛ لأنها تحد من سلطان الإرادة.

(٣) وفوق ذلك يجب أن نقرر أن التشدد في جعل الالتزام مقصوراً على توافق الإرادتين يمنع صحة ضروب من المعاملات يجب أن يفتح الباب لها. وأن يسعها القانون كمن يجعل على نفسه جعالة خاصة، ليكافئ من يقوم بعمل من غير تعيين لشخصه.

<sup>(</sup>١) أو هو على حد تعبير علماء الأصول استصحاب للحال، وذلك ليس بحجة على البقاء عند أكثر الأصوليين.



ويحتج الفقهاء الفرنسيون في رد هذه النظرية قاصرين الالتزام الإرادى على ما كان بتوافق إرادتين. (١) بأن الالتزام علاقة ونسبة بين شخصين تقتضى طرفين يشتركان في إنشائه ملتزمًا وملزمًا له، مدينًا ودائنًا، فلا يتحقق إلا بعنصرين وطرفين، وما دام قوامه الإرادة؛ فلابد من تحقق الإرادتين، وتوافقهما على إنشائه. (٢) وأيضًا إن سلمنا أن إرادة واحدة تنشئه مع أن ذلك لايتفق مع طبيعته، فإن هذا التسليم سيؤدى حتمًا إلى أن الإرادة الواحدة تحله؛ لأن ما يجعل علة للوجود يكون عدمه علة للعدم أيضًا، فإذا كانت الإرادة المنفردة سببًا مستبدًا بالإنشاء، فالعدول عنها يجب أن يكون سببًا لحل الالتزام مع أن أحدًا لم يقل ذلك.

وما يدعيه أنصار الإرادة المنفردة من احتمال رجوع الموجب عن إيجابه قبل قبول القابل، ثم اعتبار الإرادتين غير متوافقتين بيقين ـ ادعاء لايقوم على أساس صحيح، لأن العدول احتمال غير ناشئ عن دليل فلا عبرة به في الاستدلال، بل إن كل الأمارات والدلائل تناقض ذلك الاحتمال؛ لأن من يكونان بصدد إنشاء عقد يتساومان ويتفاوضان، حتى تتلاقى إرادتهما ثم تصدر عنهما العبارات المنشئة للعقد قولا وكتابة؛ فالإرادتان متلاقيتان بلا ريب ولا جدال (١).

ومهما يكن من أمر هذا الاختلاف بين الفقهين الألمانى والفرنسى، فقد أخذ أكثر القوانين الجديثة بمبدأ الإرادة المنفردة على أنه مبدأ استئنائى لا قاعدة أصلية، ولقد أخذت به كثرة القوانين الجديثة فى أمور منها مبدأ تقيد الموجب بإيجابه بحيث لايسوغ له الرجوع فيه مدة معينة لايكون بعدها قبول غالبًا، ومنها الوعد بجائزة على عمل يقوم به شخص غير معين كمن يعد بمكافأة لمن يعثر له على شيء ضاع منه، فإنه يكون مأخوذًا بوعده وإن لم يعين الدائن، ومنها المؤسسات التى تكون لمصلحة جهة اجتماعية عامة، أو لطائفة معينة، فإن المنشئ لها يلتزم بوجوده، وإن لم يكن هناك دائن معين تتفق إرادته مع إرادة الملتزم (٢).

<sup>(</sup>۱) ومصدرى فى هذه الأدلة مطول الأستــاذ الكبير الدكتور السنهورى بك فى نظرية العــقد، فليرجع إليه فى تتميم بحثها، ص ۱۸۶ وما يليها.

<sup>(</sup>٢) راجع كتاب نظرية العقد للدكتور السنهوري بك.

هذه خلاصة نظرية الإرادة المنفردة وإنشائها للالتزام، كما جاء بها الفقه الحديث ما بين آخذ بها، ورافض لها.

• 11 \_ والآن ننتقل إلى الشريعة لنتعرف أتقرها أم تنفيها ؟ أتذهب مذهب المغالين في الأخذ بها، أم تذهب مذهب المتشددين في رفضها؟ الحق أن الشريعة بشكل عام تعتبر الإرادة المنفردة منشئة للالتزام في كثير من الأحوال ولكنها لاتعتبر العقد الذي ينشأ بالإيجاب والقبول ولايتم إلا بهما قد استبدت بإنشائه إرادة الموجب وإرادة المدين، وأن إرادة القابل أو الدائن لم تكن إلا ليشبت له الحق باختياره، بل إن الشريعة بالنصوص الواردة في مصادرها، وبالعبارات الجارية على أقلام فقهائها في كتبهم وفتاويهم وأقضيتهم تنبئ كلها بأن العقد الذي لايتم إلا بالإيجاب والقبول، لايستند بإيجاد مقتضاه الإيجاب فقط، لأن العقد الذي يكون كذلك لايكون إلا ربط الإيجاب بالقبول، فما لم يوجد ذلك الربط بينهما لايوجد العقد ولا يوجد التزامه.

وينبنى على ذلك ما يقرره الفقهاء قاطبة من أن الإيجاب غير ملزم للموجب مالم يكن قبول؛ ولذلك يكون للموجب أن يرجع في إيجابه متى شاء ما لم يكن قبول، فليس في الشريعة إيجاب ملزم يمتنع على الموجب أن يرجع فيه، ويعدل عنه، بل الملزم هو القبول مع الإيجاب، بل لقد علمت أن بعض الفقهاء احتاط لجعل الإرادة من الطرفين جازمة قاطعة خالية من كل غرر، حرة بعيدة عن كل انخداع قريب الوقوع، فجعل لكلا المتعاقدين الحق في العدول عن كلامه ما دام مجلس العقد قائمًا، ولم يتفرقا، لذلك نقرر أن الحالة التي يسميها الفقه الحديث الإيجاب الملزم حالة لاتقرها الشريعة (۱)، بل يؤخذ من عبارات فقهائها وقواعدهم ما ينفيها ويناقضها كل المناقضة، ولا ندرى بأى حق تقرر القوانين الحديث أن يقيد أحد الطرفين، حيث الثاني طليق لم يقيده شيء. إن مبدأ المساواة بين العاقدين الذي تتمسك به الشريعة كل التمسك ينافي ذلك كل المنافاة.

<sup>(</sup>١) لانعرف فى الشريعة إيجابًا ملزمًا للموجب إلا تمليك الرجل لزوجته أمر نفسها، فقد قالوا أنه إذا ملكها أمر نفسها كان لابد أن تقبل فى المجلس، وإلا لم ينعقد التمليك، ولكن ليس للزوج أن يرجع فى إيجابه، لأن ذلك بالنسبة له طلاق معلق على قبولها أى إسقاط معلق، والإسقاط المعلق ليس للشخص أن يرجع فيه.

والشريعة تعتبر الإرادة منشئة للالتزام في كل تصرف ينشأ عنه التزام، ويتم من غير إيجاب وقبول متوافقين، والتصرفات التي من هذا القبيل كثيرة فمنها:

(أ) **الوقف:** وهو يقابل المؤسسات في القوانين الحديثة، وقد اتفق الفقهاء على أن الوقف إذا كانت أولى طبقاته جهة لاينحصر آحادها، فهو ينعقد، ويتم الالتزام الذي ينشأ بمقتضاه بمجرد صدور الصيغة الدالة على إنشائه، ونرى من هذا أن الإرادة المنفردة هي التي أنشأته، وأوجبت كل ما طواه مقــتضاه من التزام تنفيذًا لما شرعه الله من مقتضيات للوقف، وآثار لهذا التصرف. أما إذا كانت أولى طبقاته أشخاصًا معينين، كأن يقول الواقف مثلا وقفت على فلان وفلان أو على أولاد فلان؛ فالكثرة الغالبة من الفقهاء على أن الوقف ينعقد لازمًا بمجرد صدوره، ولكن لايثبت الحق للمستحق المعين إلا بقبوله. وقد قالوا إنه يكتفي بالقبول بعدم الرد، فلايشترط القبول الإيجابي بأن يقول قبلت، بل يكتفي بالقبول السلبي الضمني وهو ألا يرد. وذلك لكيلا يثبت حق الشخص من غير إرادته، ولكيلا يدخل في ملك الشخص شيء مجبراً عنه، فإن من المقرر في الشريعة الإسلامية أنه لايدخل شيء في ملك شخص جبراً عنه بأي سبب سوى الميراث على ما نوهنا في أسباب الملك العامة؛ فيكون الوقف على معين ومن بعده على جهة بر لاتنقطع قد تضمن أمرين : (أحدهما) الالتزامات العامة التي من مقتضاها تقيد الواقف بمنعه من التصرف في العين والغلات على غير الجهات المنصوص عليها في كتاب وقفه، وبغير الأحوال التي نص عليها الشارع، وأجازها في التصرفات في الأحباس منافعها وأعيانها. (وثانيهما) ثبوت الحق في الغلات للمستحق المعين، فأما الأول فيشبت بالإرادة المنفردة، وأما الشاني فلابد له من قبول من الشخص المعين، وقد صرحت كتب الفقه الحنفي بأنه يكتفي بعدم الرد في القبول (١). وقد جاء في الإسعاف ما نصه : «قبول الموقوف عليه الوقف ليس بشرط إن وقع لأقوام غير معينين كالفقراء والمساكين، وإن وقع لشخص بعينه وجعل آخره للفقراء يشترط

<sup>(</sup>١) راجع في هذا بحث مشكلة الأوقاف للمؤلف الذى نشر بمجلة القانون والاقتصاد، السنة الخامسة، العدد السابع، ص ٧١٢ وما يليها.

قبوله، فإن قبله كانت الغلة له، وإن رده تكون للفقراء، ويصير كأنه مات» آه. وإذا قبل المستحق الاستحقاق، فليس له أن يرد بعد ذلك؛ لأن في ذلك نقضًا لما تم من جهته، ومن سعى في نقض ما تم من جهته فسعيه مردود عليه، وإن رد فليس له أن يقبل لما ذكرنا، ولأن الرد جعل لغيره ممن يليه، أو لجهة البرحقًا ليس له أن ينقضه إذ رده تصرف قد ترتب عليه حق لازم لغيره، فلايصح أن يعتدى عليه بالرجوع فيه.

ومن كل هذا يتبين بجلاء أن الترزامات الوقف من حيث وجودها وتقييد الواقف بها تنشأ بإرادة منفردة، ولكن حق المستحق المعين في الغلات لايثبت إلا بقبوله، وقد صرحت كتب الحنفية بأن القبول يكتفى فيه بعدم الرد.

(ب) الإبراء: فهو يتم من الدائن بغير حاجة إلى قبول المدين، وقد ذكر الفقهاء من الفروق بينه وبين هبة الدين لمن عليه الدين أن هبة الدين تحتاج إلى قبول، أما الإبراء من الدين فلايحتاج إلى قبول، ولكن مع أن الإبراء من الدين لايحتاج إلى قبول فهو يرتد بالرد(۱). بمعنى أنه يكتفى في رضا المدين ألا يرد، وإنما اشترط عدم الرد؛ لأن من ذوى المروءات من لايقبلون من الدائنين إبراءهم. ومما يعتبر من الإبراء حط الزوجة المهر عن الزوج، ونقص جزء منه، فإنه يعتبر إبراء يرد بالرد، ولايحتاج إلى القبول إذ يكتفى في الرضا فيه بعدم الرد.

هذا مذهب أبى حنيفة بالنسبة للإبراء، أما مذهب مالك، ففيه خلاف، فمن الفقهاء من قال إن الإبراء لايتم إلا بالقبول، ومنهم من قال إنه يتم من غير قبول، وذلك لأن بعضهم اعتبره إسقاطًا، فقال إنه لايحتاج إلى قبول، ومنهم من قال إنه تمليك الدين للمدين، فقال إنه يحتاج في انعقاده إلى قبول المدين، وقد ذكر صاحب الفروق الرأيين فقال: «الإبراء من الدين أيفتقر إلى القبول، فلا يبرأ المدين من الدين حتى يقبل؟ أم يبرأ إذا أبرأه الدائن وإن لم يقبل؟ خلاف بين العلماء، فظاهر المذهب اشتراط القبول، ومنشأ الخلاف هل الإبراء إسقاط؟ والإسقاط لايحتاج إلى القبول كالطلاق والعتاق، فإنهما لايفتقران إلى قبول المرأة،

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الأشباه والنظائر، الجزء الثانى، ص ٤٨،٤٢. وقاعدة انعقاد الإبراء من غير حاجة إلى القبول الصريح قد استثنى منها مسائل منها الإبراء من المسلم فيه؛ فإنه لابد فيه من القبول.



والعبد؛ ولذلك ينفذ الطلاق والعتق وإن كرهت المرأة والعبد، أم هو تمليك لما فى ذمة المدين، فيفتقر إلى القبول، كما لو ملكه عينًا بالهبة، أو غيرها، فلابد من رضاه وقبوله، وكذلك ههنا، ويتأكد ذلك بأن المنة قد تعظم فى الإبراء، وذوو المروءات والأنفة يضر ذلك بهم، ولاسيما من السفلة، فجعل صاحب الشرع لهم قبول ذلك أو رده نفيًا للضرر الحاصل من المنن من غير أهلها، أو من غير حاجة إليها».

وترى من هذا أن الفرق هين بين مذهب أبى حنيفة، والراجح من مذهب مالك، فإن المذهبين اتفقا في أن المدين له الحق في دفع ضرر المن والأذى عن نفسه، ولكن أبا حنيفة أعطاه حق رد الإبراء فيبطل؛ وإن كان لايحتاج في أصل انعقاده إلى القبول، والمرجح من مذهب مالك رضى الله عنه جعل الإبراء لاينعقد إلا بالقبول ترجيحًا لجانب التمليك فيه، ولدفع أذى المن وظهور الاحتياج (١).

(جـ) الكفالة: تنعقد بإرادة واحدة عند الإمام مالك رضى الله عنه؛ ولذا تصح ولو كان المكفول له غير معين أو غائبًا، وتنعقد، ويجب الوفاء على الكفيل، ولو كان القبول لازمًا ما انعقدت إلا في حضرة المكفول له، وللزم أن يكون معينًا معروفًا، ولكن لايلزم شيء من ذلك، فدل هذا على أن القبول من المكفول له ليس بلازم لانعقاد الكفالة، كما أن الإذن من المدين المكفول عنه ليس بلازم (٢) أيضًا، فالكفالة إذن عند مالك تنعقد بإرادة واحدة، وهي إرادة الكفيل، وهذا هو أحد قولي الشافعي رضى الله عنه، وهو قول أبي يوسف من أصحاب أبي حنيفة رضى الله عنهم وعنه. أما قول أبي حنيفة ومحمد فالقبول ليس بلازم لانعقاد الكفالة، ولكن أبا يوسف يرى أنه وإن كان القبول ليس بلازم لانعقاد العقد، ترتد الكفالة برد المكفول له، أما مالك فيستفاد من كتبه أن رد المكفول له لايبطل الكفالة؛ ولذا لو ذهب الكفيل وأدى الدين لزمه قبوله، وليس له أن يرد الدين بحال من الأحوال (٣).

<sup>(</sup>۱) يلاحظ أنه في القانون المدنى لايتم الإبراء إلا باتفاق بين الدائن والمدين، راجع ص ۱۷، من نظرية العقد للدكتور السنهوري بك.

<sup>(</sup>٢) راجع الشرح الكبير الجزء الثالث، ص ٣٠٣ وحاشيته.

<sup>(</sup>٣) راجع الكتاب المذكور.

وقد استدل المشترطون للقبول بأنه عقد كسائر العقود. فلايتم إلا بإيجاب وقبول، ولأنه فيه معنى التمليك للمكفول له؛ فلابد من قبوله؛ لأنه لايدخل شيء في ملك شخص جبرًا عنه.

وقد استدل الذين قالوا إن القبول ليس بلازم: (۱) بأن رجالا تعهدوا بأداء دين على ميت على عهد رسول الله على من ديون لغرمائي ولم ينكره، (ب) وبأن المريض إذا قال لورثته اضمنوا عنى ما على من ديون لغرمائي والغرماء غيب، فضمنوه صح الضمان وألزموا به، ولا فرق بين المريض والصحيح في هذا. (ج) وبأن الكفالة ليست تمليكًا في أصل انعقادها، بل هي في معناها، ضم ذمة إلى ذمة في المطالبة، فليست عقد تمليك، فلا يلزم لها القبول.

وهذا المتتبع للتصرفات الشرعية المستقرئ لها يجد في ثناياها تصرفات كثيرة تتم وتلزم بإرادة واحدة منفردة، فمثلا يجد المتتبع لأحكام الشفيعة أن الفقهاء يقررون أن البائع لوحط عن المشترى بعض الثمن لزمه ذلك بالنسبة للشفيع، وإن لم يصدر قبول لذلك الحط من الشفيع، فكان ذلك تصرفًا يتم التزامه بعبارة واحدة، تنبئ عن إرادة واحدة.

وهناك قاعدة عامة فى الشريعة أن كل تصرف هو فى أصله للإسقاط لا للنقل، ينعقد بإرادة منفردة، وهى إرادة من يملك الإسقاط، ولو ترتب على الإسقاط حقوق وواجبات، فالطلاق يتم بإرادة واحدة، وإن ترتب عليه حقوق للمرأة، ومنها وجوب مؤخر الصداق، ووجوب العدة عليها، وغير ذلك.

ومن هذا كله يتبين أن الإرادة المنفردة لها مكانها في الالتزامات الشرعية، ولكن في التصرفات التي لاتنعقد بإيجاب وقبول. أما ما ينعقد بالإيجاب والقبول، فالإرادة المنفردة ليست هي مناط الالتزام فيه. والله الهادي إلى سواء السبيل، وشرعة الحق.

#### الرضك

111 \_ ذكرنا أن أساس العقد هو إرادة العاقد المفهومة من عبارته، وهذا إذا فسرنا العقد بالمعنى العام الذى يشمل كل تصرف شرعى، أو هو توافق إرادتين مظهرهما الإيجاب والقبول إن قصرنا العقد على المعنى الخاص، وهو الذى لايتم إلا بالإيجاب والقبول، وعلى أية حال يكون أساس العقد الإرادة، وعقد النية. والإرادة لها عنصران لاتتحقق بدونهما: أحدهما الاختيار، وثانيهما الرضا.

والاختيار كما يفهم من كتب الحنفية وفروعهم، والأحكام التى يرتبونها هو القصد إلى الفعل الذى يستطيعه الشخص، سواء أكان ذلك الفعل قولا أم غير قول، فالاختيار فى العقود القصد إلى النطق بالعبارات التى تنشأ بها، ما دام فى استطاعته النطق بتلك العبارات، قاصداً النطق بها، متعمداً ذلك، ويشمل ذلك القصد ثلاثة أحوال: (١) حال القصد إلى معانى العقود، والرضا بأحكامها، والرغبة فى آثارها، (٢) وحال قصد النطق بالعبارات المنشئة للعقد غير قاصد لأحكامها بأن كان هازلا؛ لأنه قد توافر القصد إلى النطق، وبذلك يتحقق الاختيار. (٣) كما يشمل أيضاً حال النطق بعبارات العقد تحت تأثير إكراه أو إرغام، لأن القصد إلى فعل مستطاع ثابت مع الإرغام، متحقق فيه وإن كان الرضا غير متحقق، ولا ثابت.

هذا هو الاختيار، كما يفهم من كتب أبى حنيفة وأصحابه، فهو لايتنافى مع الهزل، ولا مع الإكراه، أما الرضا فهو الارتياح إلى العقد، والرغبة فيه، فهو لايتحقق بمجرد القصد إلى العبارات المنشئة للعقد، والرغبة فيه، بحيث يحس العاقد بأن مباشرته للعقد قد أشبعت حاجة في نفسه، وملأت رغبة من رغباتها، فالرضا إذن لايقتضى مجرد قصد كالاختيار. بل لايتحقق إلا بقصد كامل يشيع في جوانح النفس، ويكون مل الرغبة، ولذا يقول صاحب كشف الأسرار: «الرضا امتلاء الاختيار أي بلوغه نهايته، بحيث يفضى أثره إلى الظاهر من ظهور البشاشة في الوجه ونحوها، كما يفضى أثر الغضب إلى الظاهر من حماليق العين والوجه

بسبب غليان دم القلب» (١). فالرضا إذن لايتحقق مع الهزل، ولا مع الخطأ، ولا مع الخطأ، ولا مع الإكراه.

وخلاصة القول أن مقتضى مذهب الحنفية أن الاختيار يتحقق مجردًا من الرضا، وإن كان الرضا لايمكن أن يتحقق من غير اختيار؛ إذ الرضا اختيار كامل قد بلغ نهايته، أو هو امتلاء الاختيار على حد تعبير صاحب كشف الأسرار.

أما ما يفهم من أحكام مذهب الشافعي وغيره من المذاهب في معنى الاختيار فغير ما يفهم من فروع الحنفية؛ إذ الاختيار عند الشافعي هو القصد إلى العبارات المنشئة للعقود بحيث تكون تلك العبارات ترجمة عما في النفس، ودليلا على رغباتها وغاياتها، فإذا لم تتوافر في العبارات تلك الدلالة لم يكن ثمة اختيار، لأن العبارات حينئذ لاتدل على القصد النفسي، فلايكون اختيار في مجرد قصد النطق، وعلى ذلك لايتحقق الاختيار مع الهزل، كما لايتحقق مع الإكراه والنسيان والحطأ؛ لأن العبارات التي قصد النطق بها في كل هذه الأحوال لاتدل على قصد نفسي، وليست ترجمانًا على ما يخالج النفس من رغبات؛ فالهازل قامت القرائن على أنه ما تكلم بعبارات العقود قاصدًا معانيها وآثارها، فتجردت العبارات من الدلالات على الرغبة الكامنة، والمكره ما كانت عبارته دالة على قصد إلى العقد. ولكنها تدل على قصد إلى دفع الأذى، ومنع الضرر، واتقاء الشر، وليس ذلك من ولكنها تدل على العقد ورغبتها فيه في شيء (٢).

ومن هذا يفهم بلاريب أن الاختيار والرضا متلازمان عند الشافعي وغيره ما عدا الحنفية، فلا يتحقق اختيار مجرد عن رضا، كما أن الرضا لايتحقق من غير اختيار.

۱۱۲ ـ ولنعـ د ثانية إلى تكـميل بيان مذهب أبى حـنيفـة وأصحـابه فى الاختـيار: وقد بينا أن مـذهب الحنفية لاينظر فى تكوين الاخـتيار إلا إلى القـصد المجرد، من غير نظر إلى الرضا والارتياح، والعبرة فى ذلك القصد عندهم هى فى



(17)

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار على أصول فخر الإسلام، الجزء الرابع، ص ٥٠٢.

<sup>(</sup>٢) راجع الكتاب السابق، ص ١٥٠٥.

القصد إلى مباشرة السبب وهو الألفاظ الدالة على العقود من غير نظر إلى القصد لأحكامها، ولذلك يقال إن الهازل مختار للعقد، وإن كان قد نادى جهارًا من قبل أو من بعد أنه ما قصد ولايقصد إلى الأحكام ولا يريدها ولايبتغيها، ولايرمى إليها، ولا اعتبار لها في نظره؛ لأن الاعتبار في تكون الاختيار في القصد المجرد إلى النطق بالعبارات المنشئة للعقد من غير نظر إلى ما سواها، ولا تفكير في غيرها.

والعماد الأول لتكوين العقود في مذهب الحنفية إنما هو الاختيار، أما العنصر الثاني وهو الرضا، فليس بلازم لانعقاد العقود، ولكنه لازم لصحة (١) أكثرها، وعلى ذلك نقول إنه إذا وجد الاختيار مع استيفاء بقية ما يجب توافره لانعقاد العقد فقد وجد العقد، وإن لم يكن رضا وارتياح نفسى، وقصد إلى الأحكام والآثار، لأنه لايلزم لانعقاد العقد الرضا، بل هو شرط لصحة العقد بمعنى ترتيب آثاره الشرعية عليه، وإقرار الشارع له؛ ولايلزم من وجود العقد صحته، وترتب آثاره بمجرد تكونه، بل قد يوجد ويكون فاسداً، وعلى ذلك نقول: إنه إذا كان أحد العاقدين في بيع أو إجارة أو نحوهما مكرهًا على العقد غير راض به ينعقد عقده، ويكون فاسدًا؛ لأن العماد الأول، وهو الاختيار قد وجد بالقصد إلى مباشرة السبب، فينعقد العقد؛ ولكن لم يتوافر شرط من شروط الصحة، وهو الرضا والارتياح، فيكون العقد فاسدًا، وكذلك إذا باع أو اشترى أو آجر مثلا، وكان هازلا عند مباشرة العقد، وصدرت عنه عبارات تدل على ذلك، ففي هذه الحال ينعقد العقد، ولكن لأن الرضا، وهو الارتياح والرغبة في أحكام العقد غير متوافر ـ لم يصح العقد، بل يكون فاسدًا، مادام مصرًّا على الهزل، ولم يعدل عنه، فإن عدل عنه انقلب العقد صحيحًا، لأن الفساد كان بسبب عدم الرضا والرغبة لوجود الهزل، وقد زال بالإعراض عنه، والرغبة في أحكام العقد؛ ومن المقررعند الحنفية أنه إذا فسد العقد لسبب من الأسباب التي تتعلق بالرضا

<sup>(</sup>١) إذا لم يتوافر ما يجب توافره لانعقاد العقد يكون باطلا؛ وإذا توافرت أركان الانعقاد، ولم يتوافر ما يجب توافره للصحة كان العقد فاسدًا، وهذه التفرقة بين الانعقاد والصحة، وبين الباطل والفاسد خاصة بالحنفية، وقد بينا ذلك تمام البيان في موضعه من بحثنا.

يزول الفساد بزوال ذلك السب، ولأن العقد مع الهزل بمنزلة العقد مع خيار شرط لم تبين مدته(١).

11۳ ـ ومما تقدم نرى أن الحنفية ينظرون في تكوين العقود إلى صورها، ومظاهرها الحسية، من غير اتجاه إلى النيات، والرغبات المستكنة التي تدفع إلى العقود، والبغايات التي يرمى إليها العاقدون، فإذا وجدت العبارات الحسية فقد وجد العقد.

أما الآثار فتلزم إن وجد الرضا، وإن لم يوجد رضا فبعض العقود يكون فاسدًا، لاتترتب آثاره عليه، ولايقر الشارع العاقدين على وجوده، بل يوجب فسخه وزواله أو الرضا به، وبعض العقود ينعقد وتلزم آثاره، وتتحقق بمجرد الوجود الحسى بالقصد إلى العبارة المنشئة للعقد، والنطق بها. ولنبين بإيجاز كلا النوعين من العقود والتصرفات:

التصرفات تنقسم إلى قسمين:

(أحدهما) يقبل النقض كعقود المبادلات المالية، والعقود التى تكون الأموال مقصودة بالذات فيها، فهذه تنعقد لازمة إن كان من شأنها اللزوم، ولكنها تقبل الفسخ برضا العاقدين أو بشرط يجيزه كخيار الشرط، وهذه تنعقد بوجود الاختيار، لكن لاتكون صحيحة إلا إذا وجد الرضا، فهى لاتكون صحيحة مع الإكراه، ولا مع الهزل؛ لأن الإكراه والهزل يعدمان الرضا، ويمحوانه، فلايصح معهما هذا النوع من العقود؛ لأن الرضا لازم لصحتها، وإن لم يكن لازمًا لانعقادها، فإذا صحب هذه العقود إكراه أو هزل فهى منعقدة فاسدة، حتى يزول الإكراه ويوجد رضا، أو يعدل الهازل عن هزله، ويصر على العقد، ويرضى به، لأن سبب الفساد هو عدم الرضا، وقد زال بوجوده، فيزول معه الفساد.

(ثانيهما) تصرفات لاتقبل النقض في الجملة إن وجدت كالنكاح والطلاق والعتاق، فإن هذه التصرفات إن انعقدت تكون لازمة، ولا تقبل النقض في أصل شرعتها، وإن كانت هناك أحوال استثنائية يفسخ بعضها فيها.

<sup>(</sup>١) خيار الشرط هو أن يشترط أحد العاقدين أن يكون له حق الفسخ مدة معلومة، وإذا اشترطه أحد العاقدين لاتلزمه آثار العقد في مدة الحيار.



وهذه التصرفات التي لاتقبل النقض تظهر آثارها بمجرد انعقادها، وتوجد أحكامها بمجرد وجود العبارات المنشئة لها، ولذلك يعبر الفقهاء عنها بأنها لاتتراخي أحكامها عن أسبابها.

ولأن هذه التصرفات لاتقبل النقض، ولا يعروها الفسخ في أصل شرعتها، ولأن أحكامها توجد بمجرد وجود العبارات المنشئة لها، قال الحنفية، إنها تنعقد صحيحة، ولو لم يتوافر فيها الرضا؛ فالهزل والإكراه لا يؤثران في صحة النكاح، بل ينعقد النكاح صحيحًا مع الإكراه والهزل، لأن الرضا ليس بشرط لصحته، وأن أحكامه لا تنفصل عن وجود سببه، وسببه يتحقق بالقصد إلى العبارات المنشئة له مع سائر ما يشترط لا نعقاده، والقصد إلى العبارات المنشئة له هو الاختيار المطلوب، وهو يكون مع الإكراه، فينعقد النكاح معه، وإذا انعقد ظهرت أحكامه بمجرد انعقاده فلا يؤثر فيه عدم الرضا.

ولاشك أن هذا التقسيم الذى يجعل بعض العقود يلزم فيه الرضا وبعضه لايلزم فيه إنما هو عند الحنفية، أما عند الشافعية ومن سلك مسلكهم ـ وهو أحرى بالاتباع ـ فالرضا ملازم للاختيار لايتحقق أحدهما من غير الآخر، وكلاهما لازم لانعقاد العقود؛ سواء في ذلك ما يقبل النقض، ولايتصل حكمه بسببه، وما لايقبل النقض، ولايتراخي حكمه عن سببه، فالنكاح وأخواته لاتنعقد مع الإكراه عند غير الحنفية، لأن الاختيار اللازم لصحة العبارات المنشئة للعقد لايتحقق إلا مع الرضا، ولاشك أن الإكراه يعدمه (۱).

غالم وما دمنا نتكلم عن الرضا في العقود، وأثره، وأحكام العقود إن فقدته، وجب أن نشير إلى موضوع يتكلم فيه الفقه الحديث في العقود وأقسامها، وهو العقود الرضائية، والعقود الشكلية.

<sup>(</sup>۱) أخذنا ذلك الجـزء وما سبقـه من أصول فخـر الإسلام وكـشف الأسرار في عـوارض الأهلية ١٥٠٨، ١٥٠٨، المول ١٥٠٨، والتقرير والتحبير، الجزء الثاني في عوارض الأهلية، وشرح المنار، ومرآة الأصول في عوارض الأهلية، ويلاحظ أن الشافعي يرى أن الإكراه الباطل هو الذي يبطل التصرفات، وأما الإكراه الحق فلا يبطلها.

لقد كانت العقود في أوروبا قبل القرن الثالث عشر الميلادي شكلية في جملتها، بمعنى أن العقد لايعتمد في وجوده على إرادة العاقدين ورضاهما، ولاتعتبر العلة المنشئة للعقد تراضى طرفيه على ما فيه من إلزام والتزام، بل عماد وجود العقد رسوم وأشكال يلزم القانون بها، ليكون للعقد قوة الإلزام، ولينشأ به الالتزام، فإذا وجدت تلك الرسوم وهذه الأشكال، فقد وجد العقد من غير نظر لإرادة العاقدين ورضاهما، ومن غير نظر إلى ما يدل على ذلك الرضا من عبارات، ما دامت الرسوم والأشكال قد توافرت.

فلما جاء القرن الثالث عشر، وجاء ما سمى بعصر النهضة. نهضت الإرادة الإنسانية تفرض وجودها في العقد فرضًا ملزمًا، لتكون هي العنصر المكون له.

ثم أخذت العقود في التحول والانتقال من عقود شكلية إلى عقود رضائية، حتى صارت الإرادة هي الأساس الأول لتكوين العقد، والعلة المنشئة له، والمناط الذي يرتبط به العيقد وجودًا وعيدمًا، فإن وجدت وجد، وإن لم توجد لايكون العقد، وإن لحقها عيب لحق العيب ذلك العقد، فأثر في كونه ووجوده، ولكن بقيت آثاره من الرسوم والأشكال، فكان من الضروري لاعتراف القانون بآثار بعض العقود واحترامها بعض الأشكال، مع وجود الإرادة والرضا، كاشتنراط التسجيل لنقل الملكية في العقود الناقلة للملكية إذا كان محل العقد عقارًا.

ولاتزال بعض العقود لايكفى فى تكوينها الرضا من الطرفين، بل لابد أن يضاف إليه أمور شكلية ليتكون العقد، ويتقرر كعقد الهبة فى القانون المصرى، فإنه لايتكون بمجرد وجود الرضا من الطرفين، بل لابد لوجوده من الرضا والأمور الشكلية، ولكن ذلك النوع من العقود الشكلية قليل، ومع قلته يختلف عن شكلية القرون القديمة، لأن الرضا فى القديم لم يكن عنصراً من عناصر تكوين العقد، ولذلك ما كان يطعن فى العقد بالغلط والتدليس والإكراه (١).

العقود في الشريعة الإسلامية أنها تقوم على القصد وإرادة العاقدين، وأن الرضا

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الالتزامات للأستاذ الدكتور السنهوري بك، هامش ص ١٥.

لازم لصحة العقود في الجملة إلا ما استثنى عند الحنفية وحدهم، فالأصل في العقود في الشريعة أنها لاتحتاج في تكوينها إلا إلى قصد عاقديها من غير حاجة إلى أمور شكلية يشترطها الشارع.

ولذلك نستطيع أن نقول غير مغالين إن العقود الشرعية من النوع الذى يسمى فى القانون عقوداً رضائية، وليست من النوع الذى يقال إنه عقود شكلية، فالشريعة لاتعرف فى جملتها الشكلية فى العقود، ولاتشترط أى شىء لتكوين العقد غير قصد الطرفين إلى إنشائه، غير أنه يجب أن يلاحظ أمران؛ نرى فيهما بعض الشكلية؛ إذ نراها ذات أثر واضح، بل ذات سلطان مكون فى العقد فى بعض صورها:

احدهما - أن من العقود ما يقرر أبو حنيفة وأصحابه أنه يكفى لانعقادها أن يقصد العاقد إلى النطق بالعبارات الدالة على العقد، ولو كان العاقد مكرها، وتنعقد هذه العقود لازمة صحيحة مع الإكراه، وهى العقود اللازمة غير القابلة للفسخ كالنكاح، وكالخلع بالنسبة للرجل لا للمرأة، وغير هذا النوع من العقود أيضاً يكفى لانعقاده القصد أيضاً إلى اللفظ الدال على العقد، وإن لم ينطق به، ولكنها تكون مع الهزل والإكراه فاسدة لاصحيحة، والمعروف المقرر عند أبى حنيفة وأصحابه أن العقد الفاسد منعقد، ويرتب له الشارع أحكاماً بقيود وشروط خاصة؛ فهو على أية حال عقد له وجود وكيان لهذا، وبدليل أنه إذا زال سبب الفساد انقلب صحيحاً بالعبارات السابقة المنشئة له من غير عبارات أخرى جديدة، وهذا كله على أن الرضا ليس بلازم لانعقاد العقود عند الحنفية، وإن كان لازما لصحة أكثرها، وإنما تنعقد العقود بنطق العاقد بالعبارات المنشئة لها، قاصداً النطق، من غير نظر إلى الرضا، وكون النطق معبراً عن الرغبة والارتياح أو غير معبر.

ولكن جمهور الفقهاء يرى أن الرضا لازم لانعقاد العقود كلها من غير تفرقة بين عقود قابلة للنقض، وعقود غير قابلة له، فإذا وجد الرضا مع كل ما يجب توافره من الشروط اللازمة لانعقاد العقد، كان صحيحًا، وإن لم يوجد لم ينعقد، ولايعترف جمهور الفقهاء بعقد ينعقد ويكون فاسدًا، إذ لافرق عندهم بين الفساد والبطلان، فكلا العقد الفاسد والباطل عقد غير منعقد.

191

ثانيه ما \_ اتفاق الفقهاء على أن الرضا في عقد الزواج لايكفى لصحة الانعقاد، بل لابد لكى يكون العقد صحيحًا من الإعلام، واكتفى بعض الأئمة بشهادة شاهدين لهذا الإعلام، ولم يكتف بعضهم بالشهادة، إذا لم يتوافر معها الإعلام، وذلك لأن الإعلام غرض مقصود في الزواج، إذ قد وردت الآثار متضافرة مقررة أن فرق ما بين الحلال والحرام الزفاف والإعلان، وقد جاء في فتاوى ابن تيمية ما نصه: «أمر بالولى والشهود ونحو ذلك في النكاح مبالغة في غييزه عن السفاح، وصيانة للنساء عن التشبه بالبغايا، حتى شرع الضرب بالدف، والوليمة الموجبة لشهرته، ولهذا جاء في الأثر: المرأة لاتزوج نفسها؛ فإن البغى هي التي تزوج نفسها؛ وأمر فيه بالإشهاد، أو بالإعلان. أو بهما جميعًا، ثلاثة أو ال»(٢).

الايكتفى في تكونه برضا العاقدين، بل لابد مع هذا الرضا من الإعلان والشهرة، لايكتفى في تكونه برضا العاقدين، بل لابد مع هذا الرضا من الإعلان والشهرة، أو شهادة الشهود. وإن شكلية عقد الزواج واضحة كل الوضوح على مذهب جمهور الفقهاء الذين لايفرقون بين العقد الفاسد والباطل من جهة عدم الانعقاد، بل هما لفظان مترادفان في نظر الجمهور. فالجمهور من الفقهاء يرون أن عقد الزواج لاينعقد من غير الشهود، أو من غير الإعلان، أو من غيرهما على الخلاف في ذلك بينهم.

أما مذهب الحنفية الذى يقول إن الشهود شرط لصحة النكاح، وليسوا بشرط لانعقاده، فهو الذى يحتاج إلى النظر؛ أيعتبر فيه عقد النكاح عقداً رضائياً؟ أم يعتبر عقداً شكليًا؟ قد قال بالثانى، وهو كونه شكليًا أكثر من كتبوا فى الالتزامات فى الفقه الحديث، وقرره الأستاذ الدكتور السنهورى بك فى نظرية العقد؛ ولكن جاء فى عبارات بعض حضرات الكتاب من أساتذة الشريعة الإسلامية ما يفهم منه أن عقد الزواج رضائى، وليس بشكلى، لأن الرضا هو العنصر الأساسى فى

<sup>(</sup>١) أكثر الأثمة يرى أن النكاح لاينعقد بعبارات النساء، بل لابد من ولي يتولى عبارته.

<sup>(</sup>۲) فتاوی ابن تیمیة، الجزء الثالث، ص ۲۷، ۲۷۱.

تكوين العقد، وحضور الشهود شرط صحة فقط، ونهج مثل هذا المنهج بعض قليل من كتاب الفقه الجديث. والرأى عندى أن عقد الزواج عند أبى حنيفة وأصحابه ينطبق عليه اسم العقد الشكلى وما يحتج به من أن عدم حضور الشهود فيه يترتب عليه أن يكون النكاح فاسداً لا باطلال لا جداء فيه ولا ثمرة، لأن من فقهاء الحنفية من لايفرق بين باطل النكاح وفاسده، فإن التفرقة بين باطل عقود المعاوضات وفاسدها أمر مقرر، لوضوح الفرق بين آثارهما فيها. أما النكاح فلا فرق بين آثار العقد الفاسد، والعقد الباطل<sup>(۱)</sup>، وهذا رأى كمال الدين بن الهمام، وذكره على أنه المقرر الثابت في المذاهب، وابن الهمام هو من نعلم من دقة وإحكام نظر وتحريًا للصدق في النقل. وإذا لم يكن ثمة فرق بين باطل النكاح وفاسده، بل كل نكاح غير صحيح هو نكاح لايعتبر موجودًا في نظر الشارع؛ لأنه لايرتب عليه أي أثر من الآثار التي تكون لعقد النكاح في ذاته، فمن الواجب إذن . لايرتب عليه أي أثر من الآثار التي تكون لعقد النكاح في ذاته، فمن الواجب إذن .

ولو تنزلنا فى التسليم، أو أخذنا بطريقة من يفرقون بين فاسد النكاح وباطله، وقلنا إن النكاح من غير شهود فاسد لاباطل، فإنا نجد هذا النوع من النكاح لايعترف به الشارع، بدليل أنه لايثبت به من غير الدخول مهر، ولاتثبت به نفقة، ولايكون لأحد الزوجين أى حق من حقوقه، ويجب التفريق، وإن علم القضاء بأن شخصين يتعاشران بمقتضى هذا العقد فرق بينهما، وفوق ذلك لاتثبت به حرمة مصاهرة، ولو كان عقداً معترفاً به من الشارع يقر بوجوده وتكوينه لكان مثبتاً لحرمة المصاهرة. لأنه نكاح موجود، ولكن الثابت غير ذلك، أفلا يجوز لنا بعد هذا أن نقول : إن النكاح من غير شهود نكاح غير معترف به من الشرع بعد هذا أن نقول : إن النكاح من غير شهود نكاح غير معترف به من الشرع

<sup>(</sup>١) يذكر الفقهاء من صور بعض النكاح غير الصحيح واعتبار العقد فيها كأن لم يكن، وأن الدخول بسببه يعتبر زنى صوراً ثلاثاً. (إحداها) إذا كانت عبارة العقد صادرة عن غير ذى أهلية. (ثانيها) إذا تزوجت المسلمة غير مسلم. (ثالثها) إذا تزوج الشخص إحدى محارمه أو زوجة الغير عالماً بالحرمة، ففى هذه الصور قال بعضهم إن النكاح باطل، وإن الدخول بسببه زنى لايوجب عدة، ولايشبت نسبًا، وفهم كثيرون أن النكاح غير الصحيح منعقد فاسداً فى غيرها، بدليل أنه يوجب عدة ويثبت نسبًا ومهرًا عند الدخول، وفى الواقع أن ذلك ليس منشؤه اعتراف الشارع بوجود العقد أم عدم وجوده، إنما منشؤه قوة الشبه فى الدخول وضعفها، فإن شبهة الحل ضعيفة أو غير موجودة فى الصور الثلاث المذكورة، والشبهة قوية فى غيرها، ولذا اعتبر الدخول زنى فيها، ولم يعتبر فى سواها.

الإسلامي، فهو غير موجود في نظره، ويكون عقد الزواج إذن في نظر الفقه عقدًا شكليًّا؛ لأنه لابد لاعتراف الشارع به من الشهود.

قد يقول القائل: إن النكاح من غير شهود والنكاح الفاسد يترتب عليه أنه إن حصل دخول أن يثبت النسب. ويجب مهر المثل وتلزم العدة، وهو على ذلك يعترف الشارع بوجوده، ويقر بكيانه، بدليل أنه رتب هذه الآثار، والجواب عن ذلك أن الذي جعل الشارع يرتب هذه الأحكام على النكاح الفاسد ليس هو العقد، ولكن هو الدخول مع وجود شبهة، تمنع أن يكون ذلك الدخول فاحشة توجب حدًا، بدليل أن تلك الآثار نفسها بعينها، تثبت في الوطء بشبهة كأن يدخل رجل على امرأة يظنها عروسه، وتظنه زوجها، ففي هذه الحال، تثبت كل هذه الآثار، مع أنه لم يوجد عقد أصلا، وإذا كان كذلك فليس في إثبات تلك الآثار من جانب الشارع للعقد الفاسد اعتراف به؛ ولا إقرار له؛ لأنها تثبت لمجرد الوطء بشبهة الخالي من كل عقد؛ بل تصرح عبارات بعض الفقهاء بأن هذه الآثار أو بعضها ما ثبتت للنكاح الفاسد إلا لأنه يشبه الوطء بشبهة فالشارع لم يرتبها على مجرد الدخول مع الشبهة.

وهنا تنزلنا مع القائلين: أن النكاح عقد غير شكلي، لأنه من غير الشهود فاسد يعترف الشارع ببعض آثاره بمقتضى كونه عقداً له وجود وكيان. فإن الرضا في العقود كلها في مذهب أبي حنيفة أثره أن يجعل بعضها فاسداً، ولايمكن أن يؤثر في انعقاد العقد ووجوده، بل كل العقود تعتبر منعقدة وموجودة مع عدم وجود الرضا، فإن قلت إن النكاح عقد غير شكلي؛ لأنه ينعقد من غير شهود، وإن كان فاسداً فقل إن العقود كلها في فقه أبي حنيفة عقود غير رضائية؛ لأنها تنعقد وتتكون، ويكون لها وجود من غير توافر الرضا فيه، وذلك ما لم يقله أحد، ولايمكن أن يقره المقائل: إن النكاح عقد غير شكلي. ثم إن الرضا ليس ركناً مكوناً في عقد النكاح عند الحنفية، وعدمه لايوجد أي خلل في عقد النكاح، بدليل أن النكاح ينعقد عند الحنفية مع الهزل ومع الإكراه، ويكون صحيحاً تترتب عليه كل أحكامه، ف للايمكن إلا أن يكون شكلياً، ومعني الرضائية فيه أقل بكثير من معني الشكلية.

وليست الشكلية في عقد الزواج بغاضة من قيمته، بل هي دليل على عظيم رعاية الشارع للعلاقة الزوجية، فإن العشرة الزوجية بين الرجل والمرأة لاتكون إلا بإباحة الشارع، وبكلمة الله ورحمته؛ فلا تناط تلك الإباحة بإرادة العاقدين المجردة، ولا برضاهما المنفرد، بل لابد من أمور يشترطها الشارع ليبيح تلك العلاقة التي كان الأصل فيها التحريم صونًا للأعراض، وحفظًا للحرمات، ومنعًا للسفاح، فوضع الشارع حدودًا ورسومًا تكون حدًّا حاجزًا بين الحلال والحرام، وفيصلا للتفرقة بين المنكاح والسفاح، كما تكون فاصلا بين عشرة الإحصان، وعشرة الأخدان، وكان ذلك الشهرة والإعلان، فكان لابد من أن تكون هذه الشكليات مقترنة بإرادة العاقدين.

### الألفـــاظ

نفسية لابد لها من أمر حسى ينبئ عنها، ويدل عليها، فكان ذلك الأمر هو نفسية لابد لها من أمر حسى ينبئ عنها، ويدل عليها، فكان ذلك الأمر هو الألفاظ؛ إن اللسان خلق معبراً عن الجنان، والعبارات هى الأصل فى الدلالات على الأشياء؛ لذلك كان أساس العقود هو العبارات الدالة عليها. وعند العجز عن النطق (كأن يكون اللسان مئوفا بالخرس) تكون فى هذه الحال الإشارة الحسية التى تعارف المتصلون بالأخرس معه على دلالتها على إنشاء للعقد قائمة مقام العبارة، وإذا كان الأخرس يجيد الكتابة؛ فمن الفقهاء من لايجيز عقوده إلا بها؛ لأن الكتابة تعبير بالقلم، فهى كالنطق فى قوة الدلالة، والإشارة أضعف منها، وكانت ولايصح العدول عن الدلالة القوية إلى الدلالة الضعيفة ما أمكنت هذه، وكانت فى الاستطاعة، ومن الفقهاء من يجيز مع قدرة الأخرس على الكتابة أن يعقد بالإشارة (١)؛ لأن العبارة هى الأصل، فإذا لم تكن ممكنة، ورخص له فى غيرها،

7 . 7

<sup>(</sup>١) القول الأول متفق مع رواية كتاب الأصل لمحمد، والقـول الثاني يتفق مع رواية الجامع الصغير، فكان في المسألة روايتان ترتب عليهما قولان.

قام كل ما يدل على العقد مقامها، سواء أكان إشارة أم كتابة؛ إذ هما سواء في كونهما لم تكونا أصلا في التعبير عن معانى العقود.

ونرى المذاهب المختلفة تتفق في جملتها على أن الأصل في العقود أن تنعقد بإيجاب وقبول، وأن يكونا بلفظين ماضيين، لابلفظين يدلان على الاستقبال، ولابلفظين أحدهما مستقبل (١)، والآخر للماضي. وعلة التقيد بالماضي للفقهاء فيها طريقان : (١) فمنهم من علل ذلك بأن الألفاظ الدالة على الحال ليست متمحضة له، بل تحتمله وتحتمل الاستقبال، والتعبير بالمستقبل مساومة أو عدة، فمن قال بعنى هذه الدابة بعشرة فهذه مساومة، وإذ قال أبيعك فهذه عدة؛ وإذن فالمضارع والأمر لايدلان على إنشاء العقد، فالماضي هو الذي يمكن أن تؤدي به هذه الدلالة. (٢) ومن الفقهاء من علل اشتراط لفظ الفعل الماضي للدلالة على إنشاء العقود بأن العقود أمور معنوية يعطيها الشارع أحكامًا وآثارًا، وليس العاقد هو الذي يعطيها الأحكام والآثار، وإذا كان الشارع هو الذي يعطيها أحكامًا فهو الذي ينفرد ببيان العبارات التي تنشئها، وقد وردت الآثار عن النبي ﷺ بأنه كان يستعمل في عقوده عليه الصلاة والسلام لفظ الماضي، وكان مقتصرًا عليه، ولكن أكثر الفقهاء قالوا: إن الأثر في ذلك معلل بأن لفظ الماضي أدل الألفاظ على تحقق الوجود، فكان أنسب الألفاظ لإنشائها، وبأن اللغة العربية تقصر الألفاظ المنشئة للعقود على الألفاظ الماضية، ولذلك إذا نوى العاقدان بالألفاظ الدالة على الاستقبال أو الحال إنشاء العقد في الحال، وأعلنا هذه النية انعقد العقد، ولذا يقول كمال الدين بن الهمام في فتح القدير في كتاب البيع ما نصه : «واعلم أن عدم الانعقاد بالمستقبل هو إذا لم يتصادقا على نية الحال، أما إذا تصادقا على نية البيع في الحال، فينعقد به في القضاء، لأن صيغة الاستقبال تحتمل الحال، فيثبت بالنية»

<sup>(</sup>۱) وقد استثنى الفقهاء من ذلك عقد النكاح، فقد قالوا إنه ينعقد بعبارتين إحداهما متمحضة للمستقبل والثانية للماضى فيصح أن يقول أحد العاقدين زوجنى ابنتك فيقول الآخر قبلت، ويعلل الفقهاء جواز ذلك بتعليلين مختلفين : أحدهما أن الصيغة الأولى الاستقبالية توكيل والثانية تول للعقد من الجانبين، وعقد الزواج يصح أن يتولاه عاقد واحد عن الطرفين بخلاف سائر العقود، والثانى أن احتمال المساومة فى النكاح بعيد، لأن مجلس عقد الزواج يسبقه عادة اتفاق على كل ما يتعلق به، فيتمحض لفظ الاستقبال للعقد فى الحال لعدم احتمال المساومة التى يفيدها فى أصل لفظ الاستقبال.

ويقرر الفقهاء أن العبرة في العقود بمعانيها لا بألفاظ، وبالمقصود من العبارة، لا المفهوم اللغوى المجرد لها، ولذلك يقول كمال الدين بن الهمام أيضًا: «لايثبت الحكم بمجرد اللفظ بلا نية، فلا يثبت بلفظ البيع حكمه إلا إذا أراده به، وحينئذ فلا فرق بين بعت وأبيع في توقف الانعقاد به على النية، ولذا لايصح بلفظ بعت هزلا . . فهو ينعقد بالماضي وغيره بالنية، ولايصح بالماضي وغيره بلا نية» ويسرد صورًا كثيرة للبيع تحلل فيها العاقدان من التعبير بلفظين ماضيين، ومنها إذا قال المشترى: اشتريت منك بألف، فيقول البائع: هات الثمن، وكذا إذا قال: هذا على بألف فقال الآخر: قبلت، ولو قال: هو لك بألف إن وافقك أو أعجبك أو إن أردت، فبكل هذه العبارات ينعقد عقد البيع، وما يشبهه، لوضوح إرادة العاقدين للإنشاء من هذه العبارات، وإن لم تكن الصيغة بأفعال ماضية (۱).

وترى من هذا أن الفقهاء يبدون بادى الرأى متشددين فى أن تكون صيغ العقود بألفاظ ماضية، ثم إذا سرنا معهم فى تعليل الفكرة وجدناهم متحللين من ذلك التقييد بله التشدد فيه إلى إجازة العقود بالعبارات الدالة من غير تقيد بألفاظ ماضية أو صيغ خاصة (٢) ما دام العرف يقرر دلالتها، والنية مقترنة بها، ومعها ما تحمل فى ثناياها من إرادة ورغبة فى العقد فى الحال.

۱۱۸ ـ وإذا كانت الألفاظ هي العماد الأول في التعبير عن العقود وأنه لا يعدل عنها إلى غيرها إلا عند العجز عنها، لوضوح دلالتها على إنشاء العقد، فلذلك قرر الفقهاء قاطبة أن الأقوال هي الأصل لإنشاء العقود، والأفعال لاتعتبر منشئة للعقد إلا لما تنطوى عليه من دلالة تشبه الدلالة اللفظية، فإذا ساوم شخص شخصًا آخر على شراء شيء، ثم أعطاه الثمن وأخذ المبيع فقد انعقد العقد، وكذلك ركب عربة معدة لنقل الناس، ونقد صاحبها أو العامل فيها الأجرة، فقد

<sup>(</sup>١) راجع فتح القدير في كتاب البيوع الجزء الخامس، ص ٧٦، ٧٧.

<sup>(</sup>٢) من هذا التقرير يتبين أن الفقهاء لم يقيدوا الناس بصيغ خاصة وتعابير خاصة، حتى يحاول بعض الباحثين تعليل ذلك بعلل بعيدة، مثل قوله إن التمسك بالألفاظ فى الشريعة من بقايا التأثير السحرى للألفاظ عند الشرقيين، كأن عبارات العقود فى الشريعة تعاويذ أو رقى، والحق أن لاشىء من ذلك لما علمت.

انعقدت الإجارة؛ لأن هذه الأفعال تنبىء في ثناياها على ما تدل عليه الأقوال، غير أن الفقهاء لم يكونوا على سنن واحد في إحلال الأفعال محل الأقوال في العقود، وإقرارهم انعقاد العقود بها، فمنهم من منع إنشاء العقود بها إلا بقدر، ومنهم من أجاز وجعل اللفظ أولى، ومنهم من ترك الأمر إلى العرف، فالأقوال ثلاثة:

(أولها) أن العقود لاتنعقد إلا بالأقوال، ولاتنعقد بالأفعال إلا عند العجز عنها كحال الأخرس على النحو الذى بيناه، وذلك لأن الأفعال ليست لها دلالة بأصل وضعها على الالتزامات، وعلى رضا الشخص الذى يقيده بأمر تظهر آثاره في القابل، فذلك لايتم إلا باللفظ المعبر المنبئ عن حقيقة النية، والمنبئ عن تعهدات النفس التي تتقيد بآثارها القابلة، وعلى ذلك لاينعقد عقد بمجرد المعاطاة؛ فالبيع لاينعقد بالمعاطاة بإعطاء الثمن وتسلم المبيع بعد المساومة، والإجارة لاتنعقد بإعطاء الأجرة والتحكن من الانتفاع، بل لابد في كل هذا وأشباهه من عبارات، وإلا ما كان عقداً، وهذا هو ظاهر مندهب الشافعي، وهو مذهب الظاهرية، وفي مذهب الشافعي بعض آراء لمجتهديه تجيز العقد بالمعاطاة إذا كان محل العقد من المحقرات، ويختلفون في حد المحقرات من الأشياء، ثم يرجحون أن ذلك أمر متروك للعرف والعادة فما يعده العرف حقيراً انعقد العقد عليه بالمعاطاة، ومهما من بعده في مذهبه عدم انعقاد العقود بالأفعال، جَلَّ موضوعها أو هان(١).

القول الثانى \_ أن الأصل فى العقود أن تكون الألفاظ بلاريب ولكن قد تقوم الأفعال مقام الألفاظ إذا وجدت قرائن تدل على الرضا، وتعلن الإرادة، كمن

<sup>(</sup>۱) جاء في المجموع في بيان أحكام ما جرت به عادة الناس في عقود بالمعاطاة في بعض الأشياء ما نصه «وإذا قلنا بظاهر المذهب فما حكم الذي جرت العادة به من الأخذ والعطاء ؟ فيه وجهان : أحدهما أنه إباحة، وبه أجاب القاضي أبو الطيب . . . قال إنما أباح كل واحمد منهما بسبب إباحة الآخر له قلت : (فهو إذن معاوضة، فأصحهما) هو، ثانيهما حكمه حكم المقبوض بسائر العقود الفاسدة، فلكل واحد منهما مطالبة الآخر بما سلمه إليه مادام باقيًا، وبضمانه إن كان تالفًا . . وعن الشيخ أبي حاصد أنه لامطالبة لواحد منهما على الآخر، وتبرأ ذمتهما بالتراضى، وهذا يشكل بسائر العقود الفاسدة، فإنه لايراه وإن وجد الرضا» ا هـ . المجموع جـ ٨، ص ١٠٠٠



يدفع ثوبًا إلى خياط ليخيطه، ومن شأن الخياط ألا يعمل إلا بأجر، أو يركب في سفينة ملاح معدة للاستغلال بالركوب، أو يركب عربة معدة لركوب العامة بأجرة كالترام ونحوه، ونحو ذلك من عقود البيع والإجارة، «فإن هذه العقود لو لم تنعقد بالأفعال الدالة عليها، لفسدت أمور الناس، ولأن الناس من لدن النبي الله الدال إلى يومنا هذا مازالوا يتعاقدون في مثل هذه الأشياء بلا لفظ، بل بالفعل الدال على المقصود، وهذا القول يسير على أصول أبى حنيفة (١)، وهو قول في مذهب أحمد، ولاشك أن هذا القول أوسط من سابقه وأقصد، وأقرب إلى التساهل.

القول الشالث \_ أن العقود تنعقد بكل ما يدل على مقصودها من قول أو فعل، فكل ما عده الناس دالا على البيع ينعقد البيع به، وكل ما يعتبره الناس دالا على الإجارة فالإجارة تنعقد به، من غير نظر إلى كون الفعل قائماً مقام اللفظ أو غير قائم مقامه، وإن اختلف اصطلاح الناس في الألفاظ والأفعال انعقد العقد عند كل قوم بما يفهمونه بينهم من الصيغ والأفعال، وليس لذلك حد في شرع، ولا في لغة، بل يتنوع بتنوع الناس، كما تتنوع لغاتهم، فإن لفظ البيع والإجارة في لغة العرب ليس هو اللفظ الذي يدل عليه في لغة الفرس أو الروم أو الترك أو الخبشة، بل قد تختلف أنواع الدلالة في اللغة الواحدة. ولا يجب على الناس التزام نوع معين من الاصطلاحات في المعاملات، ولا يحرم عليهم التعاقد بغيرما يتعاقد به غيرهم من أهل لغة أخرى، إذا كان ما تعاقدوا به دالا على مقصودهم، وإن كان قد يستحب بعض الصفات اللفظية؛ للاستيثاق من حكاية الصورة الحسية للنية الخفية ، والضمير المستكن، وهذا القول هو الغالب على أصول مالك، وظاهر مذهب أحمد (٢).

واضح كل الوضوح في العقود المالية، ولكن هذا الاختلاف ينتهي إلى الاتفاق في

<sup>(</sup>۱) راجع فتاوى ابن تيمـية الجزء الثالث، ص ٢٦٨، والمنصوص عليه فى كتب الحنفـية أن بيع المعاطاة يجوز فى الحقير والخطير (راجع فتح القدير الجزء الخامس فى كتاب البيع).

<sup>(</sup>٢) هذه الأقوال ملخصة من فتاوي ابن تيمية، الجزء الثالث، ص ٢٦٧، ٢٦٨، ٢٦٩، ٢٧٠.

عقد النكاح؛ فإن المتفق عليه أن عقد النكاح لا ينعقد إلا بالألفاظ الدالة عليه، والألفاظ الصريحة فيه، سواء أكانت حقيقة لغوية فيه، أم مجازاً مشهوراً وصل إلى درجة الحقيقة اللغوية، أم مجازاً وضحت فيه القرينة، وذلك على بعض المذاهب(۱)، ومهما يكن من اختلاف في بعض هذا، فمن المتفق عليه أنه لايكون إلا بالألفاظ الدالة عليه دلالة واضحة، ولاشك أن إجماع العلماء على أن عقد النكاح لايكون إلا بالألفاظ، وبالألفاظ الصريحة في معناه، و الواضحة الدلالة عليه، ولو بطرق المجاز المشهور على رأى الأكثرين في موضعه، وله حكمته؛ لأن موضوع عقد النكاح لاتتأتى فيه المعاطاة التي تغنى عن العبارة اللفظية، وتقوم مقامها؛ ولأن الإشهاد لايكون إلا على لفظ صريح واضح ولو بطريق المجاز، مقامها؛ ولأن الإشهاد لايكون إلا على لفظ صريح واضح ولو بطريق المجاز، أحكامه بالألفاظ، بل ببعض الرسوم والأشكال، فذلك نما يتلاءم مع فكرته، وما يراه الفقهاء من أن فيه ناحية من العبادة. لهذا ولما ذكرنا من أن العشرة الزوجية الأصل فيها التحريم، والإباحة كانت من الشارع رحمة منه وحفظاً للنوع الإنساني على الوجه الأكمل، ناطت الشريعة تلك الإباحة ببعض الرسوم والأشكال على الوسوم والأشكال المناط المناط والألفاظ.

ولمعنى العبادة فى بعض نواحى النكاح قال بعض الفهاء إن النكاح لاينعقد بغير العربية ممن يستطيعون الكلام بها، ويفهمونها، لأن العبادة بغير العربية لاتجوز إلا لمن لايستطيع النطق بها ولا يفهمها، ولقد رد ابن تيمية هذا الرأى، وقال : «إنه (أى النكاح) وإن كان قربة فإنما هو كالعتق والصدقة، ومعلوم أن العتق لايتعين له لفظ عربى، ولاعجمى، وكذلك الصدقة والوقف والهبة لايتعين لها لفظ عربى بالإجماع، ثم الأعجمى إذا تعلم العربية فى الحال ربما لايفهم المقصود من ذلك اللفظ، كما يفهم من اللغة التى اعتادها. نعم لو قيل : تكره العقود بغير العربية لغير حاجة، كما يكره سائر أنواع الخطاب بغير العربية لغير حاجة لكان

<sup>(</sup>١)لقد شدد الشافعى فقال إنه لاينعقد إلا بلفظ النكاح أو التزوج، ولا ينعقد بلفظ الهبة والعطية لأن دلالة هذين اللفظين على النكاح صريحة، وغيرهما ليس صريحًا فيه، بل هو كناية، وإن وجدت قرينة إرادة الزواج.



متوجهًا، كما روى عن مالك وأحمد والشافعي ما يدل على كراهة اعتياد المخاطبة بغير العربية لغير حاجة»(١).

• ١٢٠ ـ ولقد ذكر صاحب تهذيب الفروق السبب في التشديد في أن يكون النكاح بألفاظ، وعناية الشارع الإسلامي بالألفاظ الدالة عليه، ورجع ذلك السبب إلى أربعة أوجه هي في ذاتها أربع قواعد فقهية ننقلها لما فيها من فائدة وإحكام ودقة، وها هي ذي :

الوجه الأول - أن النكاح لابد فيه من لفظ يشهد عليه فيه أنه نكاح، لا سفاح، لأن القاعدة أن الشهادة شرط في النكاح، إما مقارنة للعقد، كما قال الأئمة الثلاثة، أو قبل الدخول كما قال مالك، وعلى التقديرين لابد من لفظ.

الوجه الثانى - أن النكاح عظيم الخطر، جليل المقدار، لأنه سبب بقاء النوع الإنسانى، وسبب للعفاف الحاسم لمادة الفساد، واختلاط الأنساب، وسبب للموادة والمواصلة والسكون، وغير ذلك من المصالح، والقاعدة أن الشيء إذا عظم قدره شدد فيه، وكثرت شروطه، وبولغ في إبعاده، تعظيمًا لشأنه، ورفعًا لقدره، ألا ترى أن المرأة النفيسة في مالها، وجمالها، ودينها، ونسبها، لايمكن الوصول إليها إلا بالمهر الكثير، والتوسل العظيم، وأن المناصب الجليلة، والرتب العلية كذلك في العادة، وأن الذهب والفضة لما كانا رءوس الأموال، وقيم المتلفات شدد الشارع فيهما، فاشترط المساواة والستناجز، وغير ذلك من الشروط التي لم يشترطها في سائر العروض، وأن الطعام لما كان قوام البنية الإنسانية منع الشرع بيعه نسيئة بعضه ببعض . . . لذلك كله شدد الشرع في النكاح، فاشترط الصداق والشهادة، وخصوص الألفاظ.

الوجه الثالث - أن الأصل في السلع والعروض الإباحة، والأصل في العلاقة الجنسية التحريم، حتى يكون عقد نكاح - والقاعدة أن الشرع يحتاط في الحروج من الحرمة؛ لأن التحريم يكون لمنع المفاسد، فيتعين الاحتياط للخروج

<sup>(</sup>۱) فتاوی ابن تیمیة، الجزء الثالث، ص ۲۷۰.

منه؛ فلا يقدم المكلف على إباحة محل فيه احتمال المفسدة إلا بسبب قوى، يقطع بزوال تلك المفسدة، أو يعارضها \_ أما ما الأصل فيه الإباحة، فتمنع الإباحة عند طروء المفسدة بما يسر من الأسباب . . . ولهذه القاعدة لم يجز النكاح بكل لفظ، بل بما فيه قرب من مقصود النكاح؛ إذ هو خروج من الحرمة إلى الحل، وجاز البيع بجميع الصيغ والأفعال الدالة على الرضا بنقل الملك في العوضين؛ لأنه خروج من الحل إلى الحرمة.

الوجه الرابع ـ عموم الحاجة إلى البيع ونحوه، مع كثرة الوقوع والحصول، وتكرر العقد عند كل حاجة، إذ لاغنى للإنسان عن مأكل ومشرب وملبس ومسكن ومركب، بخلاف النكاح، فإنه قليل الحصول والتكرار من الشخص الواحد، والقاعدة في الشريعة السمحة التخفف فيما يعم ويكثر ويتكرر، والتشديد فيما لايعم ولا يتكرر (١).

# النيــة والألفاظ

فى تكوين العقد، وأن اللفظ معبر عن هذه الإرادة، كاشف عنها، ولكن أتناط الأحكام بتلك الإرادة، فيبحث عنها من غير تقيد باللفظ المكون للعقد؟ أم العبرة الأحكام بتلك الإرادة، فيبحث عنها من غير تقيد باللفظ المكون للعقد؟ أم العبرة بظاهر القول. فيعتبر معلنًا عن تلك الإرادة من غير بحث فيما وراءه للكشف عنها، وتقصى أغوارها؟ ولنضرب لذلك مثلا يحرر المراد ويعينه: إذا طلق رجل زوجه طلاقًا كان مكملا للثلاث التى يملكها، فتزوجت بزوج آخر لا لتدوم العشرة، ويؤدم بينهما بحياة زوجية، بل لتحل به للأول ويصح له أن يعقد عليها، أيكون هذا زواجًا صحيحًا، له كل أحكام الزواج الصحيح الذي لايقبل فسخًا؟ لاشك أننا إن نظرنا إلى ظاهر القول، ولم نلتفت إلى ما وراءه، ولا إلى الدوافع والغايات، فلابد أن نحكم بأن النكاح صحيح له كل أحكامه وآثاره؛ لأن الدوافع

<sup>(</sup>۱) نقلنا هذه الوجوه بتصرف للتوضيح من الجزء الثالث من تهذيب الفروق، ص ۱۸۱، ۱۸۲، المطبوع على هامش الفروق للقرافي.

والغايات لم يكن في لفظ العقد ما يعلنها ويكشفها، فهو نكاح غير مؤقت بمقتضى لفظه، فلا سبب يوجب فساده، وإن نظرنا إلى النيات المسترة، والغايات المستكنة المتفق عليها بين طرفى العقد حكمنا بأنه عقد غير صحيح؛ لأن العاقدين عقداه على نية الانفصال القريب، فهو على هذا عقد مؤقت، أو بعبارة أخرى لم يرد به العاقدان نكاحًا بمعناه الشرعى.

من الفقهاء من كان الغالب على فروعه وأصوله الأخذ بظاهر القول من غير بحث عن النيات والأغراض والمقاصد إلا إذا دل عليها بلفظ يعلنها في العقد، ومن الفقهاء من أخذ بالنيات والدوافع، ويفسر ألفاظ العقد على مقتضى ما تعطيه تلك النيات، وما تومئ إليه تلك الأغراض، فهم لا يفهمون لفظ العقد بمقتضى الدلالة اللغوية والعرفية فقط، بل يفهمونه بمقتضى هذه الدلالة مع غرض المتكلم ونيته، ماظهر منها وما بطن، مادامت هناك قرائن تكشف عنها، وتعلنها.

النيات والأغراض الشافعي رضى الله عنه، فهو لا يأخذ إلا بمقتضى ظاهر الألفاظ النيات والأغراض الشافعي رضى الله عنه، فهو لا يأخذ إلا بمقتضى ظاهر الألفاظ في العقود وما تدل عليه، لأن أحكام الدنيا كلها نيطت بالنظاهر في الشريعة الإسلامية، فالنيات أمور علمها عند الله، ولا يجليها إلا يوم يكون الأمر كله الله، فالبحث عن النيات والمقاصد الخفية لا يتنفق مع المبدأ العام الذي يقول إن كل الأحكام الدنيوية تبنى على الظاهر، والنبي على الظاهر، والنبي على الظاهر، وإذا كانت الأحكام كلها في الدنيا كذلك، فالعقود الظاهر، وهو الذي أوحى إليه، وإذا كانت الأحكام كلها في الدنيا كذلك، فالعقود كلها لا يؤخذ إلا بما تنطق به عباراتها من غير نظر إلى النيات خيرة أو غير خيرة، فإذا كان العقد صحيحًا بمقتضى ألفاظه وما اشترط فيه، وما اقترن به، فهو عقد صحيح من كل الوجوه من غير نظر إلى كونه ذريعة إلى ربا أو غير ذلك، ما دام العقد لم يقترن بربا، ولا بشيء يفسده، والنية يحاسب عليها الديان الذي لا تخفى عليه خافية، وهو بكل شيء محيط.

وكثيرون من الفقهاء قد أخذوا بألفاظ العقود محمولة على النيات مفسرة بها ما دامت قد قامت على تلك النيات قرائن ظاهرة، وشواهد قائمة، أما ما خفى

واستترته النفس ولم تعلنه فلا يناط به شيء، لأنه لايمكن العلم به، والله يقول ولاتقف ما ليس لك به علم . [الإسراء: آية ٣٦]. وحجة هؤلاء في الأخذ بالأغراض إن قامت عليها بينات يمكن الاعتماد عليها أن ألفاظ العقود ما كانت لها قوة إنشاء العقود إلا لأنها إخبارات عن النفس، وما يجول بها من معان وما تنفعل به من رغبات، وما يختفي في ثناياها من نيات، فلابد إذن لصحتها من مطابقة خبرها لحقيقته، فإذا لم تكن الأخبار مطابقة للنيات والأغراض كانت أخباراً كاذبة، فتفقد ما نيط بها من تكوين العقد؛ إذن فالألفاظ إذا لم تكن متطابقة مع النية والمقصد ومرمى العاقد من العقد لا ينشأ منها عقد، ولا يناط بها حكم.

١٢٣ ـ والنيات تتلمس ويبحث عنها إذا وجدت أمارات لها كما أشرنا من قبل، وقد فصل ابن القيم ذلك الرأى تفصيلا محكمًا نذكره للقارئ وها هو ذا: «المتكلم بصيغ العقود إما أن يكون قاصدًا للتكلم بها، أو لا، فإن لم يقصد التكلم بها كالنائم والمجنون والمغلوب على عقله لم يتـرتب عليها شيء، لأن أقوال هؤلاء كلها هدر، كما دل على ذلك الكتاب، والسنة، والميزان، وأقوال الصحابة، وإن كان قاصدًا للتكلم بها، فإما أن يكون عالًا بغاياتها متصورًا لها، أو لايدري معانيها ألبتة، بل هي عنده كأصوات ينعق بها، فإن لم يكن عالًا بمعناها، ولا متصورًا له، لم تترتب عليه أحكامها أيضًا، ولا نزاع بين الأئمة في ذلك، وإن كان متصورًا لمعانيها، عالمًا بمدلولها، فإما أن يكون قاصدًا لها أو لا، فإن كان قاصدًا لها ترتبت أحكامها في حقه ولزمته، وإن لم يكن قاصدًا لها، فإما أن يقصد خلافها أو لايقصد معناها ولاغير معناها، فإن لم يقصد غير التكلم بها فهو الهازل، وإن قصد غير معناها، فإما أن يقصد ما يجوز له قصده أو لا، فإن قصد ما يجوز له قصده، ولم يكن حكم العقد الذي تدل عليه هذه الصيغة \_ لم تلزم أحكام هذه الصيغ بينه وبين الله تعالى في كل حال، وأما في القضاء، فإن اقترن بكلامه قرينة تدل على ذلك لم يلزمه أيضًا؛ لأن السياق والقرينة بينة تدل على صدقه، وإن لم يقترن بكلامه قرينة أصلا، وادعى ذلك دعوى مجردة لم تقبل منه، وإن قصد بها مالا يجوز قصده كالتكلم بنكحت وتزوجت لايقصد عشرة زوجية غير مؤقتة، بل يقصد تحليلها لمطلقها الثلاث، وبعت واشتريت بقصد الربا وما أشبه ذلك، فهذا لايحصل له مقصوده الذى قصده، وجعل ظاهر اللفظ والفعل وسيلة إليه، فإن فى تحصيل مقصوده تنفيذًا للمحرم، وإسقاطًا للواجب، وإعانة على معصية الله، ومناقضة شرعه، وإعانته على ذلك إعانة على الإثم والعدوان ولا فرق بين إعانته على ذلك بالطريق التى وضعت مفضية إلى الإثم بذاتها كالربا الصريح، وبين إعانته عليه بالطريق التى وضعت مفضية إلى غيره، واتخذها هو ذريعة، كمن يعقد عقد شراء ليكون ذريعة للربا؛ فالمقصود إذا كان واحداً لم يكن اختلاف الطرق الموصلة إليه موجبًا لاختلاف حكمه، فيحرم من طريق، ويحل بعينه من طريق أخرى، فإن الطرق وسائل، وهي مقصودة لغيرها، فأى فرق بين التوسل إلى الحرام بطريق الاحتيال والمكر والخداع، والتوسل إليه بطريق المجاهرة التى يوافق ألحرام بطريق الاحتيال والمكر والخداع، والقصد اللفظ، بل سالك هذه الطريقة قد تكون عاقبته أسلم، وخطره أقل من سالك تلك، كما أن سالك طريق الخداع والمكر عند الناس أمقت وفي قلوبهم أوضع، وهم عنه أشد نفرة ممن أتى الأمر على وجهه ودخله من بابه» (۱).

هذا ما ذكره ابن القيم لبيان مذهب الذين يأخذون بمقاصد العاقدين، دون الألفاظ المجردة، وخلاصته تنحصر في ثلاثة أمور (أحدها) أن العاقد إن توافق مقصده مع ما تدل عليه في الشريعة الصيغة التي ذكرها معبراً بها؛ ليتكون العقد منها، وفي هذه الحال تلزم العاقد كل أحكام العقد بلا مراء؛ ولا اختلاف نظر. (ثانيها) أن العاقد إن قصد غير ما تدل عليه عبارة العقد، ولكن تلك النية بقيت مستكنة في النفس، ولم تبرز في الوجود بقرائن تكشف عنها الغطاء، ففي هذه الحالة يدين بنيته أمام الله، وأما في القضاء فهو ملزم بأحكام العقد التي تؤخذ من ظاهر القول. (ثالثها) أن العاقد إن قصد غير ما تدل عليه عبارته، ووجدت قرينة تعلن مستور هذه النية، وتكشف عنها الغطاء، ولم يكن مقصوده أمراً تحرمه تعلن مستور هذه النية، وتكشف عنها الغطاء، ولم يكن مقصوده أمراً تحرمه

<sup>(</sup>١) منقول بتصرف وتوضيح قليل من أعلام الموقعين، الجزء الثالث، ص ١٠٦، ١٠٨، ١٠٨.

الشريعة، بل تبيحه وتجوزه، ففي هذه يعامل بما نوى وقصد أمام الله والقضاء؛ كمن يعقد عقد كفالة ويشترط براءة الأصيل. ففي هذه الحال يكون عقد الكفالة عقد حوالة لأن النية التي أيدتها قرينة لفظية أو حالية أمر معتبر في القضاء؛ إذ قامت عليه البينة، وشهدت له القرينة، أما إذا كان ما نواه أمرًا لم يبحه الشارع كمن قصد بالشراء الربا على ما سنبين، وقامت القرائن على ما قصد، فقصده رد عليه، ويفسد عقده، ولايصح، ولاترتب عليه أحكام العقد الصحيح.

٤ ٢٠ ـ قد بينًا المذهبين اللذين يؤخذان من مجموع فروع المذاهب المختلفة وأصولها بالنسبة لمقاصد العاقدين بجوار الألفاظ التي تعقد بها العقود، ونريد هنا أن نذكر ما تميل إليه طريقة الحنفية.

يظهر لى، وكما تفيد الفروع المختلفة فى مذهب أبى حنيفة وأصحابه رضى الله عنهم،أن هذا المذهب يميل فى جملته إلى طريقة الشافعى، وهى الأخذ بظواهر عبارات العقود من غير تحر وتتبع للنيات الخفية، والإرادات المستكنة، سواء أدلت عليها قرائن أم لم تدل.

(۱) فتراهم يقولون فيمن تزوج امرأة ليحلها لزوجها الأول الذي طلقها ثلاثًا، ونوى ذلك هو والمرأة، ولم يشيرا إليه في العقد، ولم يشترطا ذلك فيه : إن النكاح صحيح، وتحل لزوجها الأول إن طلقها بعد الدخول، وانتهاء العدة، بل إن العاقدين لو اشترطا في عقد الزواج صراحة أن الغرض من الزواج أن تحل للزوج الأول، قال أبو حنيفة : إن النكاح ينعقد مع الكراهة والشرط ليس بلازم؛ لأنه شرط فاسد، والنكاح لاتفسده الشروط الفاسدة، وقال الصاحبان:إن النكاح يكون غير صحيح؛ لأنه في معنى النكاح المؤقت، ولورود الآثار المستفيضة بأن مثل هذا النوع من النكاح فاسد، وهو سفاح لا نكاح (۱).

ولاشك أن ذلك كله يدل على أن فقهاء الحنفية لم يأخذوا بالنية والغرض في هذه الجزئية، وموطن خلافهم هو حال النص على الغرض في ضمن القول المنشئ للعقد، أيعتبر ذلك النص، أم يلغى؟ وليس في اعتباره، أخذ بالنية أو عدم أخذ بها.

<sup>(</sup>١) راجع شرح الزيلعي على متن الكنز، الجزء الثاني، ص ٢٥٩.

(۲) وتراهم أيضًا جوزوا بيع العينة مع أن غرض المتابعين فيه التحايل على المداينة الربا وإجازته واستساغته، وصورة ذلك أن البيع إن اتفق اثنان على المداينة بالربا، ويوسطان في ذلك عينًا فيبيع المقرض للمقترض عينًا بأكثر من الدين الذي يريد إقراضه بمقدار الربا الذي يريده، ويكون الثمن نسيئة، ثم يبيع المقترض، وهو المشترى العين لشخص ثالث بمقدار الدين من غير زيادة، ويتسلم الثمن، ثم يبيع الثالث العين للدائن، وهو البائع الأول، بالثمن الذي أخذها به، فتنحل المسألة إلى أن المقترض قد اقترض الدين وحسب عليه أكثر من قدره بمقدار هو ربا في الشريعة الإسلامية، ولو كانوا يأخذون بالنيات والأغراض والمقاصد من غير أن يعنوا بظاهر الألفاظ، لحكموا بفساده، نعم إن بعض الفقهاء كرهه، فالإمام محمد كرهه، وكان يقول : «هذا البيع في قلبي كأمثال الجبال ذميم، اخترعه أكلة الربا» (۱) ولكن ذلك القول الحار من الإمام محمد، لم يمنع المذهب من إجازته وتسويغه صحيحًا.

نعم إن الحنفية حكموا بفساد بيوع لما فيها من شبهة الربا، وذلك مثل أن يشترى شخص عينًا من الأعيان، وقبل أن يتسلم الثمن يبيعها للبائع بأقل من الثمن الذى اشتراها به، فقد قالوا إن ذلك البيع فاسد، ولكن ذلك لالوجود نية الربا أو عدم وجودها، بل لأن شبهة الربا (٢) تفسد البيع، ومن الغريب أنهم قالوا إن هذه الشبهة زائلة في بيع العينة مع وضوح الغرض، والربا المقصود.

(٣) وقد قالوا أيضًا في مهر السر ومهر العلانية إن العاقدين في الزواج إن اتفقا على مهر في السر، ولم يصحب ذلك الاتفاق عقد، ثم جاءوا وعقدوا على مهر في العلن فالمهر الواجب هو مهر العلانية؛ لأنه هو الذي اقترن بالعقد، وثبت به الالتزام (٣)، بل إنه إذا تعاقد الزوجان على مهر في حضرة شهود ثم جددا الزواج بهر أكبر للشهرة؛ فالمعتبر الثاني عند أبي حنيفة ومحمد لأن الزيادة عن المهر الأول

<sup>(</sup>١) راجع ابن عابدين، الجزء الرابع.

<sup>(</sup>٢) ولهم في توجيه الفساد نظر دقيق، قد بينه فتح القدير في الجزء الخامس، ص ٢٠٧، ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) وقد قالوا إن ذلك إذا لم يتفق الزوجان على أن الثانى كان هزلا أو للسمعة فقط، فإن اتفقوا على ذلك كان الواجب هو مهر السر بتراضيهما، لأن الثانى هزل أو في حكمه، والهزل يؤثر في المعاصلات المالية.

زيادة لازمة، وقال أبو يوسف المعتبر الأول، لأن الثانى ملغى فلا يلتفت إليه؛ إذ العقد تم بالأول (١). وترى من هذا أنهم لم يلتفتوا إلا إلى ما تدل عليه ظواهر العبارات فى العقود، ولم يتبعوا النيات والمقاصد والأغراض، ويتعرفوها، ويبنوا عليها أحكام العقود، ولذا نقول إن مذهب الحنفية يقارب مذهب الشافعية فى جعل الأحكام تابعة لما تدل عليه العبارات من غير تقصى المقاصد والنيات.

١٢٥ ـ وقد يقول قائل إن ملهب الحنفية قد اشتهرت في فروعه وأصوله قضية تثبت أنه يتجه إلى المقصد والغرض، وهي تلك القاعدة الذهبية «العبرة بالمعاني لا بالألفاظ والمباني» ونقول إن تلك القضية قد اشتهر بجوارها قضية أخرى أعمق في معناها، وأدل على مرماها من تلك، وهي أقدم نسبة منها؛ وتلك القضية هي ما جاء في شرح الجامع الصغير : «المعتبر في أوامر الله المعني، والمعتبر في أمور العباد الاسم واللفظ»(٢)، وللتوفيق بين هاتين القضيتين نقول إن المراد من المعنى في القضية الثانية النية والغرض والمرمى الذي لم يقترن بالعقد عبارة تنبئ عنه صراحة، والمراد بالمعنى في الأولى المدلول الذي يفهم من العبارات التي أنشئ بها العقد متضامة متلاصقة غير متنافرة بحيث يشترك كل جزء من العبارة في إنتاج ذلك المدلول، ولذلك يسوق صاحب الأشباه في تطبيق تلك القضية: «العبرة بالمعنى، لا باللفظ في العقود» إن الكفالة إذا اشترط فيها براءة الأصيل تكون حوالة، وإن الحوالة إذا اشترط فيها مطالبة الأصيل تكون كفالة، وإن الهبة إذا صرح فيها بالعوض عند تكوين العقد تكون بيعًا لا هبة، وإن نكاح المطلقة البائنة ينعقد من مطلقها بلفظ الرجعة، وإن الرجعة تتم بلفظ النكاح، يسوق هذا في تطبيق تلك القضية، كما يسوق في تطبيقها أيضًا عقد البيع بلفظ خذ وأخذت، والإجارة بلفظ هبة المنافع وتمليكها<sup>(١)</sup>.

ومن هذا كله يفهم أن المراد من قاعدة العبرة «للمعانى لا للألفاظ والمبانى» هو أنه لايلتفت في أحكام العقود إلى المدلولات اللغوية أو العرفية مجردة، بل



<sup>(</sup>١) راجع في هذا فتح القدير، الجزء الثاني، ص ٤٢٤، ومجمع الأنهر الجزء الأول ص ٣٥٥.

<sup>(</sup>۲) راجع حاشية الحموى على الأشباه، ص ٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) الأشباه، الجزء الأول، ص ٣٢٢.

لايعنى فى الأحكام إلا بالمدلول الذى تدل عليه جملة العبارات فى العقد، ويصح أن تكون مرادًا للتكلم يدل عليه الكلام صراحة، ولو عن طريق المجاز لا الحقيقة، أما الدوافع والمقاصد والغايات والمرامى كأن يريد بالبيع التحايل على الربا أو يراد بالزواج إحلالها لمطلقها الثلاث، وغير ذلك من المقاصد الأولى والغايات الباعثة، والأغراض الدافعة فذلك ما لاتتعرض له تلك القضية.

والخلاصة أن المذهب الحنفى فيما نعلم تتجه فروعه إلى المنهج الذى يتمسك بلفظية العقود، لا بالنيات والدوافع ـ والله سبحانه وتعالى أعلم.

# الإرادة و آثار العقود

العقد عند علماء القانون، فكما أن إنشاء العقود في القانون يرجع للإرادة الحرة. العقد عند علماء القانون، فكما أن إنشاء العقود في القانون يرجع للإرادة الحرة. كذلك الآثار التي تترتب على العقد تنشئها هذه الإرادة، فالعقد شريعة المتعاقدين في القانون بالنسبة لآثاره وكل ما اشتمل عليه، ما لم يكن مشتملا على شيء يخالف النظام العام، فكل ما ارتضاه العاقد من أحكام يكون صحيحًا، واجب الوفاء، ولو كان فيه غبن فاحش عليه، ولا عبرة بالتعادل بين العاقدين فيما يغنمانه ويغرمانه بسبب العقد، إنما العبرة بكون الالتزامات نشأت عن إرادة حرة لم يلبس عليه عليها بغش أو تدليس، فإذا توافرت تلك الإرادة ثبتت الآثار التي ارتضاها العاقدان (۱).

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب نظرية العقد للأستاذ الكبير السنهسورى بك، وقد جاء في هامش صفحة ١٠١ ما نصه "قد لخص ديموج نتائج نظرية سلطان الإرادة في ست» (أولا) التعاقد ونوعه حر في حدود النظام العام. (ثانيا) أثر الالتزام هو ما أراده المتعاقدان. (ثالثا) العبرة بالإرادة الباطنة لا بالإرادة الظاهرة. (رابعا) يفسر القاضى العقد طبقًا لنية المتعاقدين الصريحة أو الضمنية. (خامسا) لا يجوز تعديل الالتزام إلا بإرادة المعاقدين الصريحة أو الضمنية. (سادسا) لا ينقضى الالتزام إلا بإرادة العاقدين.

أما في الشريعة الإسلامية فالإرادة تنشئ العقد فقط، ولكن أحكام العقود وآثارها تكون من الشارع، لا من العاقد، فالعاقد ينشىء العقد فقط، ولكن لاينشىء الآثار، وتأثير إرادته في تكوين العقد وإيجاده، لا في إعطاء أحكامه وآثاره. وعلى ذلك تكون مقتضيات العقود كلها من أعمال الشارع، لا من أعمال العاقد؛ ولذا يقول الفقهاء عن العقود أنها أسباب جعلية شرعية، وليست بأسباب طبعية، ويعنون بذلك أن تسبب العقود لآثارها ليست باعتبار ما اشتملت عليه من عبارة تدل على إرادة حرة فقط، بل لذلك، ولأن الشارع جعل الأحكام الشرعية مترتبة على العقود، فإفادة البيع نقل الملكية من البائع إلى المشترى، واستحقاق البائع للثمن، وغير ذلك من الأحكام ليس ذلك من ذات الإيجاب والقبول وما وراءهما من إرادة المتعاقدين ورضاهما وتوافق رغباتهما فقط، ولكن لهذا، ولأن الشارع جعل ذلك العقد طريقًا لشبوت هذه الآثار، وتلك الأحكام، وذلك بأمرين:

(أولهما) إذن عام من الشرع يجعل الرضا طريقًا لإنشاء الحقوق والواجبات، وانتقالها، وذلك في الأصل العام في قوله تعالى : ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم﴾. [النساء : آية ٢٩]. فالله سبحانه وتعالى جعل الأملاك باقية في سلطان أصحابها، لا تنتقل منهم إلى غيرهم إلا بالتراضى، فكان ذلك إذنًا عامًّا يجعل الرضا أساسًا في العقود والالتزامات، وكان ما يترتب على العقود من آثار وأحكام، إنما هو مستمد من ذلك التقرير ـ الذي جعل الرضا أساسًا للعقود المالية (١) ـ ثم أوجب الوفاء بالعقود، وتنفيذ أحكامها في قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا أوفوا بالعقود﴾. [المائدة : آية ١]. فبهذين النصين الكريمين العامين، قد جعل الشارع للعقود آثارًا

<sup>(</sup>١) جاء فى تهذيب الفروق ما نصه «إن الله سبحانه وتعالى تفضل على عباده، فجعل كل واحد من حق الله وحق الآدميين موكولا لما هو منسوب له ثبوتًا وإسقاطًا، فما هو حق لله تعمالى صرف لايتمكن العمباد من إسقاطه والإبراء منه، وما هو حق للآدميين بتسويغه وتمليكه وتفضله لاينقل الملك فيه إلا برضاهم، ولايصح الإبراء منه إلا بإسقاطهم . . . » الجزء الأول ص ١٩٧ هامش.

والتزامات تنشأ عنها، وأسسًا تقوم عليها، فهى بهذا كانت أسبابًا فى الالتزام بجعلها الشارع كذلك، وإذا كان ذلك الجعل يتفق مع قضايا العقول، فلأن كل ما فى الشرع يتفق مع ما ينتجه العقل السليم.

(ثانيهما) أن الشارع جعل لكل عقد من العقود الشرعية أثراً له يثبت إذا توافرت أركانه، وتحققت شروطه، وليس للعاقد أن يفر من أحكام العقد بعد انعقاده، إلا إذا تنزل الطرف الثانى عن حقه فى التمسك بها، وتراضيا على فك عقدته، والتخلص من التزاماته؛ وإذا كان لكل عقد شرعى آثاره الخاصة، ومقتضاه الذى قرره الشارع له، سواء أراده العاقد أم لا، فليس للعاقد أن يتخلص من ذلك المقتضى بشرط يشترطه، قبل العقد أو فى أثنائه ما لم يرد إذن من الشارع بذلك، وإقرار منه له، سواء أكان ذلك إذنًا عامًا شاملا أم إذنًا خاصًا بإقرار ذلك الشرط بعينه، وكذلك ليس له أن يزيد على المقتضى إلا بإذن من الشارع.

وأحكامها إنما يرتبها الشارع، وأن الإنسان عمله في عقد العقد فقط، وليس عمله وأحكامها إنما يرتبها الشارع، وأن الإنسان عمله في عقد العقد فقط، وليس عمله في ترتيب أحكامه \_ قضية صرحت كتب الفقه بها، فبينتها كتب الأصول، وذكرتها كتب الفروع، معللة بها الجزئيات الخاصة للأحكام المختلفة، وقد جاء في كشف الأسرار على أصول فخر الإسلام البزدوى ما نصه «إن العلل الشرعية غير موجبة (۱) بأنفسها، فإن هذه العلل كانت موجودة قبل ورود الشرع، ولم تكن موجبة لهذه الأحكام . وإنما الموجب للأحكام هو الله تعالى، إذ له ولاية الإيجاب، وهو قادر على أن يشرع الأحكام بلا علل، وليخابه لما كان غنيًا عن العباد، وهم عاجزون عن دركه شرع العلل التي يمكن لهم الوقوف عليها موجبات للأحكام في حق العمل، ونسب الوجوب إليها فيما بين العباد عليها موجبة لا بأنفسها، وفي حق العمل، ونسب الوجوب إليها فيما بين العباد تيسيراً، فصارت العلل موجبة في الظاهر. بجعل الله تعالى إياها كذلك، أي موجبة لا بأنفسها، وفي حق صاحب الشرع أعلم خالصة للعباد على

111

<sup>(</sup>١) المراد من موجبة مثبتة، ويدخل في العلل الشرعية العقود؛ ولذا جاء في الكتاب قبل ذلك عند تعريف العلة «ويدخل في هذا الحد العلل الوضعية التي جعلها الشرع عللا، كالبيع للملك والنكاح للحل».

الإيجاب (١)، ومن هذا النص يفهم أن العقود، وهى داخلة فى عموم العلل الشرعية، كما دل على ذلك السياق من قبل ومن بعد، لاتثبت أحكامها بإرادة العاقدين، بل بحكم الشارع وترتيب تلك الآثار عليها.

وهذه القضية تجرى على أقلام كتاب الفقه على اختلاف مذاهبهم ومناحى اجتهادهم، وليس هذا عند الحنفية وحدهم، فالغزالى يقرر أن الله جعل لحل الأموال أسبابًا ظاهرة من بيع وغيره، ويبين أن نصب هذه الأسباب أسبابًا، وجعلها علامات إنما هو بحكم الشارع، فالشارع هو الذى شرعها، وهو الذى أعطاها أحكامها، وناط بها آثارها(٢).

ومثل ذلك جاء في الموافقات للشاطبي (٣) والفتاوي لابن تيمية (٤).

۱۲۸ وقد يقول قائل: إن العقود اختيارية رضائية، وأساس الاختيار والرضا أن يكون للعاقد اختيار حر لآثار العقد وأحكامه، فإذا جعلت الشريعة الإسلامية آثار العقود من اختصاص الشارع لا من عمل العاقد، كان في ذلك هدم لأصل الاختيار أو الرضا؛ وقد أجاب عن هذا القول الشاطبي وغيره بأن موضع الاختيار والرضا في إيقاع الأسباب بإنشاء العقود، وإن ذلك مدى واسع للرضا، وليس بالمدى القصير الضيق. أما الآثار والأحكام فبترتيب الشارع حفظًا للعدل بين الخلق، وصونًا للمعاملات عن دواعي الفساد، ومنعًا للغرر في الصفقات، وحسما للدة الخلاف بين الناس.

<sup>(</sup>۱) راجع كشف الأسرار الجزء الرابع، ص ۱۲۹۱، ۱۲۹۲، وقد جاء في الجزء الثاني منه ص ۱۲۸، في بيان السبب في أن الشارع ناط بعقود المعاملات أحكامها ما ملخصه: «سبب شرعية المعاملات تعلق بالبقاء المقدور بمباشرتها ... وبيانه ما ذكره المشايخ الثلاثة القاضى الإمام أبو زيد وشمس الأثمة وفخر الإسلام البزودي رحمهم الله أن الله تعالى خلق هذا العالم، وقدر بقاءه إلى قيام الساعة، وهذا البقاء إنما يكون ببقاء الجنس، وبقاء النفس؛ فيقاء الجنس بالتناسل، فشرع له طريقًا يتأدى به ما قدر الله عز وجل من غير أن يتصل به فساد ولا ضياع، وهو طريق الازدواج بلا شركة، فإن في التغالب فسادًا، وفي الشركة ضياعًا، فإن الأب متى اشتبه يتعذر إيجاب المتونة عليه، وليس للأم قوة كسب الكفايات في أصل الجبلة ـ وكذلك لا طريق لبقاء النفس إلى أجلها من غير إصابة الناس المال بعضهم من بعض. وما تحتاج إليه كل نفس لكفايتها لايكون حاصلا في يدها، وإنما تتمكن من تحصيله بالمال، فشرع سبب اكتساب المال، وسبب اكتساب ما فيه كفاية لكل أحد وهو التجارة عن تراض، لما في التغالب من الفساد، والله لايحب الفساد».

<sup>(</sup>٢) راجع المستصفى، الجزء الأول ص ٩٣.

<sup>(</sup>٣) راجع الموافقات، الجزء الأول ص ١٣١، وما يليها.

<sup>(</sup>٤) فتاوى ابن تيمية، الجزء الثالث، ص ٢٣٦.

ولا عجب فى أن يكون السبب اختياريًّا رضائيًّا من كل الوجوه، والمسبب ليس بإرادة الشخص فقط، فإن ذلك جار كثيرًا فى أمور الحياة، كمن يغشى امرأته مختارًا مريدًا راغبًا مشتهيًا، وهو كاره لأن يكون له منها ولد، مع علمه بأن هذا يكون من ذلك كثيرًا، وكمن يلقى البذر فى الأرض، والإنبات ليس من عمله بل من عمل الرب. ومع ذلك لم ينف هذا أن إلقاء البذر اختيارى رضائى من كل الوجوه، وإذا كان ذلك واضحًا سائغًا بالنسبة للأمور الحسية، فهو كذلك فى الأمور المعنوية والقولية، وعلى ذلك يكون معقولا وسائغًا أن تكون العقود الشرعية رضائية اختيارية فى كونها، وآثارها من عمل الشارع الحكيم (۱).

هذا هو الأصل العام، ولكن من الفقهاء من أوجب الوفاء بكل شروط المتعاقدين غير الثابت تحريمها، ولاشك أن هذا ناشئ عن عدم تشدد في الأخذ بذلك الأصل، وإن لم تكن مخالفة لإذن الشارع في نظر هؤلاء.

179 ـ وإذا كانت هذه القاعدة يقررها الفقهاء عامة ويذكرونها في أصولهم، فإن الحق والإنصاف يوجبان علينا أن نقول أنهم جميعًا ليسوا سواء في التشديد فيها بالنسبة للعقود المالية الخالصة، فإنهم جميعًا، وإن اتفقوا في التشديد في جعل آثار عقود الأنكحة من عمل الشارع مع احترام الشروط عند البعض، قد اختلفوا تشديدًا وتسهيلا بالنسبة للعقود المالية، فنرى بعض الفقهاء كابن تيمية مع أنه ممن يقررون تلك القاعدة (٢)، يفهم من كلامه أنه يجعل لإرادة العاقد في العقود المالية سلطانًا؛ وذلك بتغليب القاعدة العامة التي وردت بها الشريعة المحكمة، وهي وجوب الوفاء بالعقود؛ وذلك بأن يؤخذ الشخص بكل ما تعهد به في العقد، وبكل ما التزمه، ولاشك أن في ذلك تقريرًا لسلطان الإرادة في إيجاد في العقد، وبكل ما المحكم، وهي الإذن العام بجعل الرضا سببًا لنقل الحقوق الشرع بإطلاقها المحكم، وهي الإذن العام بجعل الرضا سببًا لنقل الحقوق وإسقاطها، وفي الأخذ بهذه بإطلاقها تقرير لسلطان الإرادة في الالتزامات الناشئة بالعقود.

<sup>(</sup>١) راجع الموافقات للشاطبي، الجزء الأول، ص ١٥١.

 <sup>(</sup>٢) فهو يقسول تقريرًا لقاعدة أن آثار العقود من الشارع، «إن الأحكام الثابتة بأفعالنا، كالملك الثابت بالبيع،
 وملك البضع الثابت بالنكاح، ونحن أحدثنا أسباب تلك الأحكام، والشارع أثبت الحكم لثبوت سببه منا».

وفي الحق أننا إن أخذنا بتلك القواعد مجتمعة قاعدة الوفاء، وقاعدة جعل الرضا سببًا لنقل الحق وإسقاطه، وقاعدة أن الشارع هو المرتب للحقوق في العقود يتكون من المزج بينها أن العقود تتكون التراماتها بإرادة العاقد، ولكن ذلك بإعطاء الشارع ذلك الحكم لها، وبما ألزم به المكلف من وجوب الوفاء بالعقود، وعدم خفر العهود وذلك ما يفيده كلام ابن تيمية. فقد جاء في كتابه العقود والشروط ما خلاصته : «إن العقود إنما وجب الوفاء بها لإيجاب الشارع الوفاء بها مطلقًا، إلا ما خصه الدليل؛ على أن الوفاء بها من الواجبات التي اتفقت عليها الملل والعقلاء جميعهم، وأدخلها في الواجبات العقلية من قال بالوجوب العقلي<sup>(١)</sup> . . . والأصل في العقود رضا المتعاقدين، ونتيجتها هو ما أوجباه على أنفسهما بالتعاقد؛ لأن الله تعالى قد قال في كتابه: ﴿إِلا أَن تكون تجارة عن تراض منكم ﴾ وقال : ﴿فإن طبن لكم عن شيء منه نفسًا فكلوه هنيئًا مريئًا ﴿ فعلق جواز الأكل بطيب النفس تعليق الجزاء بشرطه؛ فدل على أنه سبب له، وهو حكم معلق على وصف مشتق مناسب؛ فدل على أن ذلك الوصف سبب لذلك الحكم، وإذا كان طيب النفس هو المبيح للصداق، فكذلك سائر التبرعات قياسًا بالعلة المنصوصة التي دل عليها القرآن، وكذلك قوله تعالى : ﴿إِلا أَن تكون تجارة عن تراض منكم﴾ لم يشترط في التجارة إلا التراضي، وذلك يقتضي أن التراضي هو المبيح للتجارة، وإذا كان كذلك التبرع والتجارة، فإذا تراضى المتعاقدان، أو طابت نفس المتبرع بتبرع ثبت حله» (٢) وترى من هذه العبارات ما يفيد أن الرضا له سلطان قبوي في أحكام العقود وآثارها، وإن كان ذلك السلطان مستمدًا بإذن عام من الشارع الخبير بمصالح الناس.

ولكن إذا كان ذلك نظر ابن تيمية وبعض الحنابلة وبعض المالكية، فليس هو نظر عامة أهل الفقه؛ لأن عامة الفقهاء يذكرون أحكامًا حاصة. بكل عقد، ويبينون أنها مقتضاه، ويعرضون شروط العاقدين على ذلك المقتضى الذى يقولون



<sup>(</sup>١) القائلون بالوجــوب العقلى المعتــزلة من علماء الكلام، أما الفــقهاء عــامة فيرون أنه لاوجــوب إلا حيث يوجب الشارع.

<sup>(</sup>۲) الفتاوی، الجزء الثالث، ص ۲۳۹.

إنه بتقرير المشارع، ولو أننا أخذنا بنظرية سلطان الرضا في أحكام المعقود، لكان كل شرط صحيحًا لازم الوفاء، ما دام لم يخالف أمرًا مقررًا في الشرع، أو نصًّا محفوظًا، أو خبرًا مأثورًا، أو قاعدة مقررة مشهورة (١).

باصول الشرع ومصادره لحكمنا بأن يؤخذ بها جملة من غير تردد في النكاح؛ فإن بأصول الشرع ومصادره لحكمنا بأن يؤخذ بها جملة من غير تردد في النكاح؛ فإن الأسرة لمكانها من الحرمة، ولما يجب لها من الصيانة، ولما تستلزمه من القرار والثبات كان الواجب أن يتولى الشارع آثار العقد فيها، ويرتب الأحكام التي تنشأ عنه، وأن ذلك يدعو إليه الاجتماع؛ فإن الأسرة يجب أن تقوم على دعائم من القرار والثبات، ولايصح أن تسيطر فيها الرغبات، ومن ورائها الشهوات والأهواء الهادمة لنظامها، الناقضة لبنيانها، المقوضة لأركانها، وأن الأهواء إذا تحكمت في العلاقة الزوجية، وجعلت واجبة الوفاء إذا اشترطت في عقد الزواج (٢)، وصارت الزيجات في البلاد الشرقية كتلك العقود التي تسمى زواجًا مدنيًا، وتكثر في أمريكا وأوروبا، ويطغى سيلها في المدن اللاهية اللاعبة، تبرم لسانحة خاطفة، وتنقض لمثلها، فيلا أسرة أقيمت، ولابيت تكون ولا ذرية أنبتها الرعاية الأبوية نباتًا حسنًا، وما أشبه ذلك الذي يسمى زواجًا مدنيًا باتخاذ الأخدان في الجاهلية الأولى، غير أن هذا فاحشة تنزوى استحياء، وذلك فاحشة تعلن للأشهاد، وتسير رافعة رأسها بين العباد.

هذا بالنسبة للزواج، أما بالنسبة للعقود المالية، فالذى نراه أنه يجب أن يكون لإرادة العاقدين سلطان فى تكوين آثارها، لأنه لاخطر فى جعل هذا السلطان للإرادة ما دام لم يخالف أمراً مقرراً فى الشريعة ثبت بقياس، أو أثر مشهور، أو

<sup>(</sup>١) سنبين ذلك في موضعه عند الكلام على الشروط التي يشترطها العاقد، وأثرها في العقود، ولزوم الوفاء بعا.

به. (٢) إذا جعلنا لإرادة العاقدين في الزواج سلطانًا في آثاره واشترطت فتاة قاهرية ألا تقيم إلا في القاهرة، ولو كان عمل زوجها في أقصى الصعيد لكان ذلك الشرط واجب الوفاء، وأى زواج ذلك الذي يكون أحد الزوجين مقيمًا في أقصى البلاد، والآخر في أدناها! وأى بيت يتكون من هذين الغريبين!، وأى رعاية تكون ثمرة هذا الزواج! ولأجل هذا لانستطيع أن نأخذ برأى الإمام أحمد بن حنبل في وجوب الوفاء بكل شروط الزوجين.

نص قطعى، فإن الله سبحانه وتعالى قد أمر بالوفاء بالعقود والعهود، ولاشك أن الوفاء بها تنفيذ لآثارها، والعدالة توجب أن يكون للشخص سلطان فيما ينفذه بمقتضى تعهده، وبمقتضى العقدة التى عقدها، وفرق بين النكاح والعقود المالية، فإن الأبضاع الأصل فيها الحرمة، وتحليلها يكون بتحليل الشارع الصريح، فكان لابد من أن يكون السلطان في آثار النكاح للشارع نفسه. أما المعاملات المالية فهي من الأمور التى تسمى في لسان الفقهاء الأمور العادية، والأصل في هذه الأمور الحل حتى يقوم الدليل على الحرمة، ولاشك أن الإرادة في الأمور التى تكون من هذا القبيل لها الشأن الأول بمقتضى الإذن العام في جعل الرضا أساساً لنقل الحقوق وإسقاطها.

## حرية التعاقد وما يجب الوفاء به

۱۳۱ ـ نقصد بحرية التعاقد إطلاق الحرية للناس في أن يعقدوا من العقود ما يرون، وبالشروط التي يشترطون غير مقيدين إلا بقيد واحد، وهو ألا تشتمل عقودهم على أمور قد نهى عنها الشارع، وحرمها كأن يشتمل العقد على ربا، أو نحوه مما حرمه الشرع الإسلامي، فما لم تشتمل تلك العقود على أمر محرم بنص أو بمقتضى القواعد العامة المقررة التي ترتفع إلى درجة القطع واليقين، فإن الوفاء بها لازم، والعاقد مأخوذ بما تعهد به، وإن اشتملت العقود على أمر حرمه الشارع فهي فاسدة، أو على الأقل لايجب الوفاء بالجزء المحرم منها.

وإن حرية التعاقد بهذا المعنى أليست أمرًا متفقًا عليه بين فقهاء المسلمين، بل هي موضع خلاف طويل، وأن الأكثرية منهم لا يطلقون تلك الحرية إطلاقًا، والقلة منهم هم الذين يطلقونها، ويفتحون أبوابها على مصاريعها، وذلك الخلاف مبناه الخلاف في التشديد والتساهل في جعل آثار العقود من عمل الشارع، فقد قال الذي شددوا في جعل كل آثار العقود من الشارع، أن الأصل في العقود المنع، حتى يقوم الدليل على الإباحة، ومع الإباحة وجوب الوفاء، والذين تساهلوا وجعلوا لإرادة العاقدين سلطانًا في آثار العقود بمقتضى الإذن من الشارع يجعل

الرضا ذا أثر في العقود، جعلوا الأصل في العقود الإباحة ووجوب الوفاء بها، حتى يقوم الدليل على المنع والتحريم.

وعلى القول الأول نكون مقيدين بعدد العقود التي تذكرها الكتب ووردت بها الآثار، ودلت عليها المصادر الشرعية، والأدلة الفقهية، فما لم يقم عليه الدليل فهو ممنوع، والوفاء به غير لازم، لأنه لا التزام إلا بما ألزم به الشرع، فما لم يرد دليل على وجوب الوفاء فلا وفاء، فليس للناس إذن على هذا القول أن يعقدوا ما شاءوا من العقود، إلا إذا وجد من الأدلة الفقهية ما يدل عليه، ويوجب الوفاء به، أما القول الثاني فبمقتضاه يكون الناس أحراراً في أن يعقدوا ما شاءوا من العقود، ويشترطوا من الشروط ما يرون فيه مصلحتهم إلا إذا قام الدليل على المنع، فعندئذ لا يجب الوفاء.

## ١٣٢ \_ وقد استدل الذين أخذوا بالقول الأول:

(۱) بأن الشريعة قد رسمت حدودًا، وأقامت معالم لرفع الحق، ولتسود المعاملة العادلة بين الناس بلاشطط، ولم تترك أمر الناس فرطًا بلا ضوابط ولاحدود، ولاقيود تمنع الظلم والغرر والجهالة المفضية إلى النزاع، وكل عقد لم يرد به دليل مثبت له من الشرع، أو لا يعتمد على أصوله الثابتة بلاريب في ثبوتها فهو تعد لحدود الشريعة، وما يكون فيه تعد لحدودها لاتقره، ولاتوجب الوفاء به. وأيضًا فإن وجوب الوفاء إلزام من الشارع الحكيم، ولايصح أن نفتى في أمر وندعى أن الشارع ألزم به، إلا إذا ورد في مصادر الشريعة وأصولها ما يدل على الإلزام ووجوب الوفاء. ومن ألزم في الشريعة الوفاء بأمر لم يرد في مصادرها ما يوجب الوفاء به فقد حرم حلالا، وأحل حرامًا، وذلك افتراء على الله الكذب، وفعل أهل الجاهلية الذين كانوا يحرمون، ويحلون من غير علم من الشرع ولا سلطان مسن.

(٢) وقد استدل أيضًا لهذا القول بقول الرسول ﷺ: "من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد" فصح بهذا النص بطلان كل عقد عقده الإنسان والتزمه إلا ما

صح أن يكون عقدا جاء النص بالإلزام به باسمه، أو بإباحة التزامه (۱)، وأيضًا فقد ورد أن رسول عليه وقف خطيبًا، فحمد الله وأثنى عليه بما هو أهله، ثم قال : «أما بعد، فما بال أقوام يشترطون شروطًا ليست في كتاب الله، ما كان من شرط (۲) ليس في كتاب الله فهو باطل، ولو كان مائة شرط، كتاب الله أحق، وشرط الله أوثق» وإذا كان كل شرط يشترط، ولم يرد به نص باطلا، فبالأولى كل عقد يعقده العاقدان، ولم يعلم من مصادر الشريعة أنها تقره، وتلزم بالوفاء به.

وقد استدل الذين يرون أن الأصل في العقود الإباحة لا المنع، وأن كل عقد واجب الوفاء إلا ما قام الدليل على منعه (١) بما ورد في القرآن الكريم من وجوب الوفاء بالعقود من غير تعيين، فكل ما يصدق عليه أنه عقد، فهو واجب الوفاء بمقتضى نص القرآن، ولقد أثبت القرآن أن كل تجارة يوجد فيها الرضا فهي مباحة تثبت لكلا المتعاقدين حقوقًا مالية، فكل ما يطلق عليه اسم التجارة من العقود يجب الوفاء بما يشتمل عليه من التزام، بالنص. وكل ما يشبه التجارة واجب الوفاء أيضًا بمقتضى القياس عليها ما دام قد تحقق مناط الجواز، وهو الرضا؛ لأنه علة الوفاء، والمعنى الذي من أجله كان الإلزام والالتـزام في العقود. وآيات القرآن الكريم الواردة في وجوب الوفاء بالعهود كثيرة متضافرة في المعنى، ومبينة أن الغدر ليس من الإسلام، ونقيض أخلاقه وخروج عن مبادئه، وليس العقد بين العاقدين إلا عهدًا قد قيدت بأحكامه ذمتهما، وهو غل في أعناقهما، فالوفاء به، وتنفيذ موجباته من نوع الوفاء بالعهد، والامتناع عن تنفيذ ما اشتمل عليه خيس في العهد لايتفق مع مبادئ الأخلاق التي يدعو إليها الدين ، ومع احترام العهود الذي يلزم به، وكيف لايكون الوفاء في العقود مطلوبًا ؟!! والآثار متضافرة عن الرسول عَيْنِينَ ، توجب الوفاء بالعهد، وعدم خفر الذمة، وتقبيح الغدر، وليس الامتناع عن تنفيذ ما أوجبه العاقد على نفسه كيفها كان عقده، ومهما يكن وصفه، وموضوعه

<sup>(</sup>٢) يفسر المخالفون الشرط الذي ليس في كتاب الله بالشرط الذي يخالف نصًّا في الكتاب.



<sup>(</sup>١) راجع الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم، الجزء الخامس، ص ٣٢.

إلا من باب الغدر، فالوفاء بكل عقد واجب ولو لم يرد به نص، ما دام لم يشتمل على أمر حرمه الشارع ونهى عنه(١).

(٢) وقد استدل أيضًا لإثبات أن الأصل في العقود وجوب الوفاء بها إلا ما قام الدليل على ضد ذلك بأن العقود من الأفعال التي تسمى في لسان الفقهاء بالعادات، وليست من العبادات، والعادات ينظر فيها إلى عللها (٢) ومعانيها لا إلى النصوص والآثار، فليست عبادة يتعبد بها، بل أحكامها معللة بمصالح الناس، وإقامة العدل بينهم، ودفع الفساد، فلا يقف المكلف عند النص، بل كل ما تتحقق فيه العلة يتعدى إليه الحكم، وقد ناط الشارع الحكيم نقل الحقوق وإسقاطها بالرضا، فكل عقد يتحقق فيه الرضا، وفيه نقل حق أو إسقاط حق، فهو واجب الوفاء، ولو لم يرد به نص صريح مبيح، ملزم الوفاء به، لتحقق العلة فيه.

<sup>(</sup>١) راجع رسالة العقود والشروط لابن تيمية، الجزء الثالث من الفتاوي، ص ٣٣٣، ٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) عقد الشاطبى فصلا فى الموافقات يثبت فيه أن الأمور الستى تعتبر من العادات لا من العبادات يتجه فيها إلى المعانى والعلل، ويتوسع فيها، ولايقف المكلف عند النص، بل يثبت الحكم فى كل ما يتحقق فيه علته، ويثبت مناطه، ولنقتبس منه قبسة تضئ الموضوع، فقد قال: "إن الأصل فى العادات الالتفات إلى المعانى لأمور: (أولها) الاستقراء، فإنا وجدنا الشارع قاصداً لمصالح العباد، والأحكام العادية تدور معه حيثما دار: فترى الشيء الواحد يمنع فى حال لايكون فيه مصلحة، فإذا كان فيه مصلحة جاز كالدرهم بالدرهم إلى أجل يمتنع فى البيع، ويجوز فى القرض،، يمتنع حيث يكون ربا، ويجوز إذا كان فيه مصلحة راجحة ولم نجد هذا فى باب العبادات مفهومًا كما فهمناه فى العبادات . . . (والثانى) أن الشارع توسع فى بيان العلل والحكم فى تشريع باب العبادات، كما تقدم مثله، وأكثر ما علل فيها بالوصف المناسب الذى إذا عرض للعقول تلقته بالقبول، ففهمنا من ذلك أن الشارع قصد فيها اتباع المعانى لا الوقوف مع النصوص، بخلاف باب العبادات؛ فإن المعلوم فيه خلاف ذلك، وقد توسع فى هذا القسم مالك رحمه الله، حتى قال فيه بقاعدة المصالح المرسلة، وقال فيه بالاستحسان ونقل عنه أنه تسعة أعشار العلم.

و(الثالث) أن الالتفات إلى المعانى قد كان معلومًا فى الفترات التى لم يكن فيها رسل، واعتمد عليه العقلاء، حتى جرت بذلك بهما لحهم، وأعملوا كلياتها على الجملة، فاطردت لهم،سواء فى ذلك أهل الحكمة الفلسفية وغيرهم، إلا أنهم قصروا فى جملة من التفاصيل، فجاءت الشريعة لتتمم مكارم الاخلاق، فدل هذا على أن المشروعات فى هذا الباب جاءت متممة لجريان التفاصيل فى العادات على أصول المعهودات. ومن هنا أقرت هذه الشريعة جملة من الأحكام التى جرت فى الجاهلية، كالدية والقسامة . . . والقراض . . وأشباه ذلك مما كان عند أهل الجاهلية محمودًا وما كان عندهم من محاسن العادات ومكارم الأخلاق التى تقبلها العقول، وهى كثيرة» ا هـ . المراد.

راجع الموافقات، الجزء الثاني، ص ٢١٤.

(٣) ومما يستدل به لهذا الرأى أيضًا أن كثرة الفقهاء، أو أن كثرة أصحاب المذاهب المشهورة يقررون أن الأصل في الأشياء والمعاملات العادية، وما لايتعلق بالأبضاع الحل لا الحرمة (١). ولا شك أن عقود المعاملات المالية من ذلك الصنف، فكان الأصل في الإقدام عليها الإباحة، فمباح للشخص بمقتضى ذلك الأصل أن يباشر من العقود ما يرى فيه مصلحته، وما يحقق رغبته، وإذا كانت العقود كلها مباحة للشخص، ولو لم ينص عليها، ولم ترد في المصادر الفقهية، فالوفاء بها لازم، لوجود الإذن العام بجعل الرضا أساسًا لإثبات الحقوق، وأساسًا لنقلها، وأساسًا لإسقاطها، ولوجود الالتزام العام بالوفاء بالعقود، واحترام العهود، وعدم الغدر، ولقد فصل الشارع ما حرم، فتحريم العقود التي لم يرد ما يدل على تحريمها تحريم لما أحل الله سبحانه وتعالى، وتهجم على شرعه من غير علم ولاسلطان مبين.

۱۳۲ - هذه خلاصة موجزة أشد الإيجاز لأدلة الرأيين (٢)، وحجج الفريقين، ويقول ابن تيمية إن القول بالمنع، حتى يقوم الدليل على الإباحة «هو قول أهل الظاهر، وكثير من أصول طائفة من أصحاب مالك وأحمد، فإن أحمد قد يعلل أحيانًا بطلان العقد بكونه لم يرد به أثر ولاقياس، كما قاله في إحدى الروايتين في وقف الإنسان على نفسه؛ وكذلك طائفة من أصحابه قد يعللون فساد الشروط بأنها تخالف مقتضى العقد، ويقولون: ما خالف مقتضى العقد فهو باطل (٣)» اهد. هذا ما حكاه ابن تيمية، والمتتبع لعبارات الفقهاء في الكتب المذهبية المختلفة يصدق ما نقله في ذلك الكاتب الفقيه العظيم، وهنا يجول بالخاطر سؤال يبلبل النفس، ويثير الحيرة: أتقف الشريعة في نظر أولئك العلية من العلماء جامدة فتحكم بالبطلان على كل ما يجد في شئون المعاملات من عقود وشروط ؟

<sup>(</sup>١) فتاوى ابن تيمية الجزء الثالث فصل العقود والشروط، ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) من أراد الرجوع إلى أدلة الرأبين مفصلة فليـرجع إلى الجزء الخامس من الإحكام فى أصول الأحكام لابن حزم، وإلى كتاب الشروط والعقود فى الجزء الثالث من فتاوى ابن تيمية.

<sup>(</sup>٣) كتاب الشروط والعقود من فتاوى ابن تيمية، الجزء الثالث، ص ٣٢٣.

إن الصفقات التجارية قد اتسع أفقها، وتشعبت أنواعها، وتنوع بحسب العرف التجارى ما يشترطه العاقدون، حتى وجدت عقود لم تكن، وتفنن الناس فى الشروط تفننا باعد ما بين العقود وأصولها المذكورة فى كتب الفقه، ولو حكمنا ببطلان تلك العقود، وفساد هاتيك الشروط لصار الناس فى حرج وضيق، ولشلت الحركة فى الأسبواق، ولتقطعت العلاقات التجارية بين الناس، بل لتقطعت الأسباب، فلاتنمو ثروات آحاد الناس، ولاتنمو ثروة الجماعات!! ذلك ما يجول فى الصدر عندما يقرأ القارئ أن جمهرة الفقهاء يحرمون العقود والشروط إلا ما نص عليه أو أثبتته المصادر الفقهية بشكل عام؛ ولكن القارئ المعن فى تفهم ما يقرأ، الذى لايكتفى بالسطور حتى يتغلغل فيما وراءها يرى أن ذلك الرأى الغالب على أولئك السابقين من أهل الفقه، لايؤدى إلى تضييق المعاملات على الناس؛ لأن الكثرة من أولئك الذين منعوا الوفاء بالعقد، حتى يقوم الدليل، قد وسعوا فى الأدلة المثبتة لجواز العقود، حتى وسعت تلك الأدلة كل ما تجرى به المعاملات أو أكثره، حتى لايكون الناس فى ضيق، فأكثرهم يقرر بعض أو كل الأصول الآتية :

- (١) أصل المصالح المرسلة فإنها تثبت أن كل ما فيه مصلحة غير محرمة يجيزه الشارع.
  - (٢) وأصل الاستحسان.
  - (٣) وقاعدة أن ما يجرى به العرف يقره الشارع ما لم يكن مصادمًا لنص.

174 ـ هذه الأصول لو أخذنا بها أو ببعضها وطبقناها في العقود لوجدنا الأكثرين من الفقهاء قد فتحوا الباب، ولم يضيقوا واسعًا على الناس وهم يتقاربون بهذا ممن يقولون أن الأصل في العقود الإباحة حتى يقوم الدليل، وبذلك تخف حدة الخلاف ويهون الفرق، ولنعرف كل أصل من هذه الأصول بكلمة ونشير إلى تطبيقه على العقود.

ولنبدأ بقاعدة العرف وإقرار الشارع لما يهجرى به؛ فإن تلك القاعدة تفيد في موضوعنا هذا بنص صريح؛ وهي من جهة ثانية مقررة مشهورة في كتب الحنفية وفتاويهم، فالعرف أصل ثابت عندهم، فلقد صرح في المبسوط بأن الثابت بالعرف

كالشابت بالنص، وجاء في شرح الأشباه للبيري أن الأمر الثابت بالعرف ثابت بدليل شرعي، ولأن العرف يعتبر من الدلالات الشرعية اعتمادًا على الأثر: «ما رآه المسلمون حسنًا فهو عند الله حسن» (١) ولقد يذكر الفقهاء قوة العرف لا في إثبات الأحكام الشرعية فيما لادليل له سواه، بل يذكرونه في مقام معارضته لغيره من الأدلة الشرعية وعدم معارضته، فيذكرون أن العرف لايعارض النص، بل يسقط العرف بجوار النص، ولكن العرف يعتبر إذا كان الدليل الذي يعارضه قياسًا(٢)، ويذكرون في هذا المقام أن العرف عام وخاص، وأن العرف العام هو الذي يثبت في سائر البلاد، والعرف الخاص يثبت في بعضها دون بعض، وكلاهما له أثر في الأحكام، على حسب قوته، فالعرف العام لكل البلاد تشبت أحكامه لكلها، والخاص ببلدة واحدة يشبت حكمه على تلك البلدة فقط (٣): ولكن العرف الذي يصح أن يكون معارضًا لأدلة الفقه الأخرى، هو العرف العام (٤) فقط، أما العرف الخاص، فهو لايؤخذ به إلا فيما إذا لم يكن في موضوعه أي دليل فقهي سواه، ولقد أثبتوا بناء على أن العرف دليل شرعي، وأن ما يثبته العرف يقره الشرع ما لم يكن نص يخالفه \_ صحة عقد الاستصناع، لأن التعامل جرى به بين الناس، كما أثبتوا صحة كل شرط ليس من مقتضى العقد، ولم يرد به أثر، وفيه منفعة لأحد العاقدين، وجرى به عرف، وجعلوا سبب الحكم بصحته جريان العرف.

ولم يكتف الحنفية بجعل العرف له ذلك الأثر، بل جعلوا أحكام مذهب أبى حنيفة وأصحابه قابلة للتجديد، بجعل العرف ذا أثر فى تغييرها، بمعنى أنه إذا ثبت أن الحكم فى مذهب أبى حنيفة بمقتضى المروى الصحيح فى كتبه مخالف للعرف العام، ولم يكن معتمداً على نص صريح، صح للمفتى على مذهب الحنفية أن يخالف المنصوص عليه فى المذهب، ولايعتبر خارجًا فى فتياه عن نطاق ذلك



<sup>(</sup>١) راجع رسائل ابن عابدين، الجزء الثاني، ص ١١٥، والأشباه الجزء الأول، ص ١٢٦، وما يليها.

<sup>(</sup>۲) رسائل ابن عابدین. ۱۳۰۱ - ادارا ایسال

<sup>(</sup>٣) رسائل ابن عابدين، الجزء الثاني، ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) رسائل ابن عابدين، الجزء الثاني، ص ١١٦.

المذهب الجليل، فنرى ابن عابدين يقول فيما إذا خالف العرف ما جاء في ظاهر الرواية (١): «اعلم أن المسائل الفقهية إما أن تكون ثابتة بصريح النص، وهي الفصل الأول (٢)، وإما أن تكون ثابتة بضرب اجتهاد ورأى، وكثير منها يبينه المجتهد على ما كان في عرف زمانه، بحيث لو كان في زمان العرف الحادث لقال بخلاف ما قاله أولا».

ولهذا قالوا في شروط الاجتهاد أنه لابد من معرفة عادات الناس، فكثير من الأحكام تختلف باختلاف الزمان، لتغير عرف أهله، أو لحدوث ضرورة، أو فساد أهل الزمان، بحيث لو بقى الحكم على ما كان عليه أولا للزم منه المشقة والضرر بالناس. ولخالف قواعد الشريعة المبنية على التخفيف والتيسير ودفع الضرر والفساد، لبقاء العالم على أتم نظام وأحسن إحكام، ولهذا نرى مشايخ المذهب خالفوا ما نص عليه المجتهد في مواضع كثيرة، بناها على ما كان في زمنه؛ لعلمهم بأنه لو كان في زمنهم لقال ما قالوا أخذاً من قواعد مذهبه، فمن ذلك إفتاؤهم بجواز الاستئجار على تعليم القرآن ونحوه، لانقطاع عطايا المتعلمين التي كانت في الصدر الأول، ولو اشتغل المعلمون بالتعليم بلا أجرة لضاعوا وضاع عيالهم، ولو اشتغلوا بالاكتساب من حرفة وصناعة لضاع القرآن والدين، فأفتوا بأخذ الأجرة عليه، وكذا على الإمامة والأذان؛ مع أن ذلك مخالف لما اتفق عليه أبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد من عدم جواز هذا الاستئجار وأخذ الأجرة عليه ويقول فيما يجب على المفتى الإفتاء به:

"فهذا كله وأمثاله دلائل واضحة على أن المفتى ليس له الجمود على المنقول في كتب ظاهر الرواية من غير مراعاة الزمان وأهله، وإلا يُضيَّع حقوقًا كثيرة، ويكن ضرره أعظم من نفعه (٤).

<sup>(</sup>١) هي الكتب التي روى فيها الإمام محمد مذهب أبي حنيفة وأصحابه.

<sup>(</sup>٢) أي الفصل الذي لايعتبر فيه العرف، لأنه يكون معارضًا للنص.

<sup>(</sup>٣) راجع رسائل ابن عابدين، الجزء الثاني، ص ١٢٥، ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) الرسائل الجنزء المذكور، ص ١٣١، وإنا نوصى كل طالب لفقه أبى حنيفة أن يقرأ رسالة العرف هذه، فهى من لب الفقه وصميمه.

ومن هذا كله يستفاد أن العرف دليل شرعى عند الحنفية يثبت أحكامًا في كل موضع خلا من دليل غيره على حكم فيه، بل إنه يعارض القياس، ويعتبر دونه إذا كان عامًا، وعلى ذلك نقول: إن كل العقود التي يقرها عرفنا الحاضر كشركات المساهمة، وغيرها مما أوجده التعامل في العصر الحاضر هي عقود شرعية يقرها في في أبو حنيفة ما دامت لم تخالف نصًا في الشرع، ويكون هذا من تقرير حرية التعاقد، وإرسالها غير مقيدة إلا بالعرف.

الباب لحرية التعاقد وهو الاستحسان، وقد أنكر ذلك الأصل الثانى الذى يفتح لنا الباب لحرية التعاقد وهو الاستحسان، وقد أنكر ذلك الأصل الشافعي، ومن نحا نحوه في الأصول والفروع، وقال: من استحسن فقد شرع، يقصد بذلك أن من أفتى باستحسانه، فقد جعل نفسه شارعًا لا مجتهدًا، والشارع في نظر الشريعة هو الله وحده، ولكن أخذ بالاستحسان أبو حنيفة وأصحابه، ومالك حتى أنه يروى عنه أنه قال: «تسعة أعشار العلم الاستحسان».

وقد اختلفت عبارات الفقهاء في بيان حقيقة الاستحسان الشرعية، فقال بعضهم: إنه ما يستحسنه المجتهد بعقله من غير أن يوجد نص يعارضه أو يثبته، بل يرجع فيه إلى الأصل العام، وهو جريان المصالح التي يقرها الشرع.

وقال بعضهم: إن الاستحسان هو الدليل الذي ينقدح في نفس المجتهد ولا يقدر على إبرازه وإظهاره، ولا يكون في موضوعه دليل ناف أو مثبت، وأحسن تعريف للاستحسان عند الحنفية، ما قاله أبو الحسن الكرخي، وهو أن يعدل المجتهد عن أن يحكم في المسألة بمثل ما حكم به في نظائرها، إلى غيره، لدليل أقوى يقتضى العدول عن الدليل الأول المثبت لحكم هذه النظائر، ويدخل في عموم هذا التعريف ما يقوله بعض الفقهاء من أن الاستحسان هو القياس الخفي (١)، وفي الحق أن تعريف الكرخي يحتاج إلى بعض البيان. ولذلك نقول كلمة موجزة

<sup>(</sup>۱) راجع فى هذا: المستصفى للغزالى، الجزء الأول، ص ٢٧٤، وما يليها، وكشف الأسرار على أصول فخر الإسلام، الجزء الرابع، ص ١١٢٣، وقد عـرف الاستحسان فى مذهب مالك بأنه الأخـذ بمصلحة جزئية فى مقابل دليل كلى،، وقال ابن العربى فى أحكام القرآن إن الاستحسان هو العمل بأقوى الدليلين.

في بيانه، وذلك أن القياس، (وهو إلحاق أمر غير منصوص على حكمه بأمر منصوص على حكمه بأمر منصوص على حكمه لعلة جامعة بينهما) يقتضى الاطراد، وشمول كل الجزئيات، فهو يسرى بحكمه على كل أمر تحققت فيه العلة التي من أجلها شرع الحكم، وقد يكون في الاطراد والعموم ما يؤدي إلى ضرر في بعض الجزئيات، وفوت غرض الشارع ومرماه العام إذا طبقنا القضية الكلية التي اقتضاها القياس، فالمتتبع لأحكام الشريعة يجد مثلا أنها بينت أن مبادلة النقدين تقتضى القبض في المجلس، وإلا لم يصح العقد، فلو عممنا مقتضى هذه القضية «وقايسنا في كل ما تتحقق فيه علتها ما صح الفرض، ولكن عدم صحته يوقع الناس في ضيق وحرج، وقد يؤدي إلى الشح، وعدم معاونة الموسر للمعسر بإعطائه وانتظاره إلى ميسرة، وإن من أغراض الشارع العامة إيجاد أسباب التعاون، ووصل أسباب المودة، والتعاطف بين بني الإنسان! ولذلك شرع القرض، وأبيح وأقر المتعاقدان عليه مع أنه في مؤداه ليس إلا مبادلة نقدين، قد فات فيهما التقابض في المجلس.

وهكذا يقال في كثير من العقود التي كان اطراد القياس يوجب منعها، وأجازها الاستحسان عند الحنفية، كالمزارعة والمساقاة؛ ولذلك يقول الشاطبي في الموافقات: "إن مقتضى الاستحسان الرجوع إلى تقديم الاستدلال المرسل على القياس، فإن استحسن لم يرجع إلى مجرد ذوقه وتشبيهه؛ وإنما رجع إلى ما علم من قصد الشارع في الجملة في أمثال تلك الأشياء المفروضة، كالمسائل التي يقتضى فيها القياس أمرًا، إلا أن ذلك الأمر يؤدي إلى فوت مصلحة من جهة أخرى، أو جلب مفسدة كذلك» (١) ولقد بالغ بعض فقهاء المالكية في الاستحسان حتى قال إنه عماد العلم، وإن المغرق في القياس يكاد يفارق السنة.

من هذا يتضح معنى الاستحسان الذى يعده الحنفية والمالكية أصلا من أصول الفقه الإسلامى، وإنا لو طبقناه وسرنا سير الأقدمين فيه، وفتحنا أبوابه فى العقود لوسع كل ما تقتضيه المعاملات من العقود التى لم يرد نص صريح قاطع بتحريمها كالعقود الربوية، فما لم يكن العقد ربا صريحًا فالاستحسان متسع له، لأن

<sup>(</sup>١) راجع الموافقات، الجزء الرابع، ص ١١٧.

الاستحسان أصل يؤخذ به عند عدم معارضة النص القاطع، فما لم يوجد نص، وكان في اطراد القياس تفويت لمقصد من مقاصد الشارع العامة، فالاستحسان يوجب مخالفة القياس إلى ما يحقق مقصد الشارع ورفع الحرج، ولاشك أن في اطراد القياس بمنع عقود جرى تعامل الناس بها \_ وإن لم ترد في الفقه الإسلامي \_ حرجًا شديدًا، وتضييقًا على الناس في أمر لهم فيه متسع.

المسالح المرسلة: ولنتقل بعد هذا البيان الموجز عن الاستحسان اللي الأصل الثالث الذي يوسع باب شرعية العقود ووجوب احترامها وهو المصالح المرسلة، ويسمى في عرف بعض الأصوليين الاستصلاح، وهو صنو الاستحسان، وقريب منه في مرماه وإن كان هو أوسع شمولا. ومعناه الأخذ بكل أمر فيه مصلحة يتلقاها العقل بالقبول، ولايشهد أصل خاص في الشريعة بإلغائها أو اعتبارها؛ وإن الأخذ بذلك الأصل واعتباره أصلا من أصول الفقه الإسلامي موضع خلاف بين الفقهاء، والآخذون به أقل عددًا من الآخذين بالاستحسان والعرف، فلم يأخذ به سوى مالك من الأئمة الأربعة، وحمل عليه إمام الحرمين والغزالي حملة شديدة، وملخص الاحتجاح لرفضه ينتهي إلى ثلاثة أمور:

(أحدها) أن الأخذ بمبدأ المصالح، ولو لم يشهد لها دليل خاص من الشارع يفتح باب الهوى والشهوة، فيكون كل ما يشتهيه الشخص ويرغب مصلحة يُبنى عليها حكم شرعى بالإباحة والإقرار، وذلك يؤدى إلى المفاسد والبوار.

(وثانيها) أن المصالح المرسلة تختلف باختلاف البلدان وباختلاف الأقوام، وباختلاف الأشخاص، بل باختلاف أحوال الشخص الواحد، فإذا جعلنا كل مصلحة تقتضى حكمًا يناسبها، فقد تتناقض أحكام الشيء الواحد في الشريعة الإسلامية، وتتضارب، فيكون مرة حلالا، ومرة حرامًا، وذلك لايجوز في الشرع.

(وثالثها) أن المصلحة التي تناط بها أحكام الشريعة هي المصلحة التي تكون فيها المحافظة على مقصود الشارع، ومقصود الشارع أن يحفظ على الخلق دينهم، وأنفسهم وعقولهم، ونسلهم، وأموالهم، فكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول

الخمسة فهو مصلحة، وكل ما يفوّت هذه الأصول فهو مفسدة، ودفعها مصلحة، وما كان داخلا في ضمن هذه الكلية فالحكم فيه قياسي، أما الحكم بمقتضى المصالح المرسلة المطلقة عن التقيد بهذه الكليات الخمس، فهو تخييل وقد يكون هوى فلا عبرة به في نظر الشارع الإسلامي.

وقد أجاب الذين أخذوا بالمصالح المرسلة، وعدوها أصلا، عن الدليل الأول والشالث بأن المصلحة المرسلة التي يعتد بها هي التي تكون ملائمة في الجملة لأغراض الشارع، وإن لم يشهد لها أصل خاص، وبذلك يبتعد الهوى والتشهى عن الشرع، والإفتاء فيه، ومن جهة ثانية، فالذي يفتى بالأخذ بالمصلحة المرسلة هو المجتهد، وهو يوازن بين الغايات والمراجي الشرعية وقرب المصلحة منها وبعدها عنها، وفي ذلك حصانة للمصلحة من غلبة الشهوة والهوى المؤديين إلى الفساد، وأجابوا عن الدليل الثاني (وهو أن الأخذ بهذا الأصل يؤدي إلى اختلاف الأحكام باختلاف الأشخاص)، بأن هذا لايعيب الشريعة، بل يدل على مرونتها، وفي تلك المرونة القوة وصلاحيتها لكل زمان ومكان، وبقاؤها ودوامها؛ لأنها تحقق كل مصالح الناس، وترفع عنهم كل ضرر وضرار من غير أن تمس أصولها بتغيير أو تحريف.

هذه خلاصة موجزة أشد الإيجاز في بيان بعض أوجه النظر في ذلك الأصل، وإذا كان الآخذون به قلة بين الفقهاء فحسبهم أن على رأسهم إمام دار الهجرة مالكًا رضى الله عنه، وإن في الأخذ بذلك الأصل فتحًا لباب التعاقد واحترامه إذا تحققت فيه مصلحة مهما تكن ما دامت متلائمة مع أغراض الشارع؛ أو غير منافية لمرماه.

هذه الأصول الشلاثة لو أخذنا بها كلها، أو أخذنا ببعضها، بل لو أخذنا بأحدها، وهو العرف لكان وحده كافيا لفتح باب التعاقد على مصراعيه، وإطلاق الحرية للمتعاقدين، وما ساغ لأحد أن يحكم بأن الفقهاء قد ضيقوا حرية التعاقد؛ وأغلقوا أبوابها، فإن أقوال الفقهاء يجب أن تفهم على مقتضى أصولهم جميعًا، باعتبارها وحدة متماسكة الأجزاء يتمم بعضها بعضًا، ويتكون منها بنيان متناسق

الأركان، ثابت الـدعائم، ولايصح أن يؤخذ أصل مـن غير نظر إلى غـيره، فـقد يكون به شدة يلطفها غيره من الأصول ، وقد يكون رخوًا فيحتاج إلى أصل صلب يطوى عليه؛ ليكون فيه نفع للعباد ودفع للفساد.

## الشروط المقترنة بالعقود

الب التعاقد على مصراعيه غير مقيديه إلا بدليل من الشرع مانع يفتحون أيضًا باب التعاقد على مصراعيه غير مقيديه إلا بدليل من الشرع مانع يفتحون أيضًا باب الشروط في العقود، فيجعلون للعاقد أن يشترط في أثناء تكوين العقد ما شاء من الشروط، والذين يقيدون باب التعاقد، ويستمسكون بمقتضيات العقود التي أقرها الشارع، والآثار التي اعتبرها لايعدونها، لايحترمون من الشروط إلا ما يتفق مع مقتضاها، وقد ألمعنا إلى شيء من ذلك عند الكلام في حرية التعاقد، وهنا نريد أن نفصل بعض التفصيل هذا الجزء، فإن الإشارة إليه ليس فيها غناء عن بيانه:

إن الشريعة لاتعطى حمايتها لكل السشروط التي يشترطها الناس في عقودهم بل تعطى تلك الحماية لما يلائمها من الشروط، وتمنعها مما يخالفها، ومثلها في ذلك المنع مثل القوانين الحديثة في معاملتها للشروط المخالفة للنظام العام. فهي لاتمنحها الحماية، ولاتجيز للمحاكم رعايتها، بل تعتبرها جريمة في كثير من الأحوال.

ولكن ما الضابط للشروط المحللة السائغة، والشروط غير السائغة في الشريعة ؟ الذي يستنبط من أقوال الفقهاء أنهم اختلفوا في ذلك على ثلاثة مذاهب: فمذهب أكثر فقهاء الحنفية والشافعية والمالكية أن كل شرط يخالف الشرع الشريف أو يزيد على مقتضى العقد الذي اشترط فيه من غير ورود أثر به \_ شرط لايقره الشرع ولا يرعاه، كأن تشترط المرأة في الزواج ألا يتزوج عليها، أو لاينقلها من بلدها، فقد قال هؤلاء الأئمة أن هذا الشرط لايقتضيه عقد الزواج، بل هو زائد على ما يوجبه ذلك العقد من التزام، فلا يقر ولايلتفت إليه.

وأصول كثيرين من الحنابلة على أن كل شرط لم يقم دليل من الشرع على النهى عنه، وعلى عدم اعتباره، فهو ملزم يجب الوفاء به من غير تقييد بمقتضى



العقد؛ وذلك لأن الناس عند شروطهم، وعليهم رعاية عهودهم، وإن نكشوا وحاولوا التحلل من قيودها حملهم القضاء على الوفاء به؛ ولذا أوجبت الحنابلة الوفاء بالشروط التي تصحب عقد الزواج، كأن تشترط المرأة ألا يتزوج عليها وألا ينتقل من بلدها أو دارها، ويجيز لها فسخ النكاح إذا تزوج عليها، وأجازوا اشتراط أن يأخذ البائع الجارية بثمنها الذي بيعت به إذا اشترط عند بيعها ألا يبيعها لغيره، كما أجازوا اشتراط البائع سكني الدار المبيعة سنة ونحو ذلك، وهكذا نرى كثيرين من الحنابلة قد فتحوا باب الشروط في العقود من غير قيد ولاشرط إلا شرطًا واحدًا، وهو ألا يخالف الشرط شيئًا في كتاب الله سبحانه وتعالى أو في سنة رسوله ﷺ، أو يثبت من قواعد الشريعة العامة المنع فيه.

وقال الظاهرية: إنه لايعتبر من الشروط إلا ما ورد النص بإثباته، وقام الدليل على وجوب الوفاء به، لأن الالتزامات الشرعية لاتأخذ قوتها من أقوال العاقدين وإرادتهما، ولكن مما يرتبه الشارع على أقوالهم، ويحكم بأنه أثر لتصرفاتهم، فما لم يرد من الشارع دليل على اعتبار الشروط التي يشترطها العاقدان لايلتفت إليها ولايحكم لها بأثر، ولا تنال قوة التنفيذ تحت سلطانه.

١٣٨ ـ وترى من هذا أن الخلاف في حرية الاشتراط عند التعاقد هو جزء من الخلاف في حرية التعاقد نفسها، ثم إن الحنابلة والظاهرية يقفان في هذا المقام على طرفى نقيض،أولئك يبيحون كل شرط لم يثبت في الشرع نهى عنه، وهؤلاء ينفون كل شرط إلا ما قام الدليل على إجازته، ودلائل الفريقين لاتخرج عما سقناه من استدلال في موضع النزاع في حرية التعاقد؛ فلنكتف بما سقناه هناك توخيًا للإيجاز، ومنعًا للتكرار.

وإنا مع ميلنا إلى طريقة الحنابلة في الشروط التي تشترط في العقود المالية، وفتح بابها، وإطلاق الحرية للمتعاقدين في اشتراط ما يريانه من شروط فيها مادامت لاتدخل في عموم منهي عنه، أو تخالف قاعدة مقررة في الشريعة نرى أن الرأى الوسط في الشريعة أن تقسم الشروط في كل العقود كما قسمها الشاطبي في موافقاته، إذ قال: «الشروط مع مشروطاتها ثلاثة أقسام»:

(أحدها) أن يكون مكملا لحكمة الشروط وعاضداً لها بحيث لايكون فيه منافاة لها على حال؛ كاشتراط الكفء والإمساك بمعروف، والتسريح بإحسان في النكاح، واشتراط الرهن والحميل والنقد أو النسيئة في الثمن في البيع، فهذا القسم لاإشكال في صحته شرعًا، فإنه مكمل كل سبب يقتضي حكمًا . . . فإنه لما كان غير الكفء مظنة لعدم التلاؤم لأنفة أحد الزوجين أو عصبتهما، وكانت الكفاءة أقرب إلى التحام أحد الزوجين والعصبة، وأولى بمحاسن العادات، كان اشتراطها ملائمًا لمقصود النكاح، وهكذا الإمساك بمعروف، وسائر تلك الشروط المذكورة تجرى على هذا الوجه، فثبوتها شرعًا واضح.

(والثانى) أن يكون الشرط غير ملائم لمقصود العقد، ولا مكمل لحكمته، بل هو على الضد من الأول؛ كما إذا اشترط في النكاح ألا ينفق عليها، أو شرط في البيع ألا ينتفع بالمبيع، أو إن انتفع فعلى بعض الوجوه دون بعض، أو شرط الصانع على المستصنع ألا يضمن الشيء المستأجر عليه وإن تلف، وهذا القسم لا إشكال في إبطاله لأنه مناف لحكمة السبب، فلايصح أن يجتمع معه، فإن اشتراط الناكح ألا ينفق ينافي استجلاب المودة المطلوبة فيه، وهكذا سائر الشروط، إلا أنها إذا كانت باطلة، فهل تؤثر في المشروطات ؟ هذا محل نظر.

(والثالث) ألا يظهر في الـشرط منافاة لمشروطه، ولا ملاءمة، وهو محل نظر، أيلحق بالأول أم بالثاني من جهة عدم الملاءمة ظاهرًا ؟ والقاعدة المستمرة في أمثال هذا ـ التفرقة بين العبادات والمعاملات، فما كان من العبادات لايكتفي فيه بعدم المنافاة دون أن تظهر الملاءمة؛ لأن الأصل فيها التعبد دون الالتفات إلى المعاني، والأصل فيها ألا يقدم عليها إلا بإذن؛ إذ لامجال للعقول في اختراع التعبدات؛ فكذلك ما يتعلق بها من الشروط، ما كان من العاديات يكتفي فيه بعدم المنافاة؛ لأن الأصل فيها الالتفات إلى المعاني دون التعبد، والأصل فيها الإذن، حتى يدل الدليل على خلافه»(١).

<sup>(</sup>١) راجع بحث مشكلة الأوقاف للمؤلَّف المنشور في مجلة القانون والاقتصاد السنة السادسة العدد السابع، ص ٧٤٦، وما يليها، والموافقات للشاطبي الجزء الأول، ص ١٩٦، ١٩٧، ١٩٨.



هذه كلها أصول عامة إجمالية، ولكل مذهب تفصيل لذلك الإجمال، وفيه يختلفون. فالشافعية والمالكية والحنفية اتفقوا في الجملة على التمسك بمقتضيات العقود كما ذكرنا، ولكنهم اختلفوا في التفصيل، وتشعبت أنظارهم، ولنذكر كلمة في ذلك الإجمال في المذاهب الثلاثة.

وباطلة، وفاسدة، وهذا التقسيم يعتمد على موافقة الشرط لمقتضى البعقد الذى أقره وباطلة، وفاسدة، وهذا التقسيم يعتمد على موافقة الشرط لمقتضى البعقد الذى أقره الشارع، والقواعد العامة للشريعة، وعلى ورود الأثر به أو عدم الورود، ثم على إقرار العرف وعدم إقراره، إن زاد الشرط على مقتضى العد، ولم يرد به نص من الشرع، كما يدخل في تقدير الشارع لتأثيره في العقد كونه فيه فائدة لأحد أو ليست فيه فائدة، هذه هي الأسس التي يعتمد عليها تقسيم الشروط في العقود عند الحنفية إلى صحيحة وباطلة وفاسدة:

- (أ) فالشرط الصحيح هو:
- (١) ما يكون موافقًا لمقتضى العقد كاشتراط تسليم الثمن قبل تسلم المبيع.
- (٢) أو ما يكون مؤكدًا لمقتضاه كاشتراط تقديم كفيل معين بالثمن المؤجل، أو اشتراط رهن معين به، فإن ذلك الشرط يؤكد استيفاء الثمن، واستيفاء البائع للثمن مما يقتضيه عقد البيع، فكل ما كان للاستيثاق من هذا الوفاء فهو مؤكد لهذا المقتضى.
- (٣) أو يكون قد ورد به أثر من الشارع كاشتراط خيار الشرط مدة معلومة : فإن اشتراط الخيار مدة معلومة يكون للعاقد حق الفسخ فيها ـ شرط ليس من مقتضى العقد، وليس مؤكدًا لهذا المقتضى، ولكن ورود الأثر به جعله سائعًا صحيحًا.
- (3) أو ما يجرى به عرف كمن يشترى ساعة، ويشترط على البائع إصلاحها مدة معلومة، فهذا الشرط صحيح، عند الأئمة الثلاثة أبى حنيفة وصاحبيه، وقال زفر: إن الشرط فاسد، ورأيه هو القياس؛ لأنه زائد على مقتضى العقد، وغير مؤكد له، وفيه منفعة لأحد العاقدين، فيكون فاسدًا، ولكن رأى الأئمة الثلاثة أنه يجب الأخذ بالاستحسان هنا؛ لأن العرف ما يخصص القياس، وقد جرى العرف عثل

747

هذا الشرط فيقر، وما يجرى به العرف تؤيده الشريعة ما لم يخالف نصًّا أو أثرًا قد ورد من الشارع الحكيم.

والشرط الصحيح يلتحق بأصل العقد، ويستحق الوفاء على حسب قوة العقد نفسه، ويصير جزءًا من مقتضى العقد، فإذا اشترى شخص ساعة، واشترط إصلاحها، وساغ ذلك الشرط صار واجب الوفاء، بحيث يلزم البائع بالإصلاح إذا امتنع، وهكذا كل أنواع الشروط الصحيحة.

(ب) والشرط الفاسد ما كان غير موافق لمقتضى العقد، ولا مؤكد له ولم يرد به أثر، ولا جرى به عرف، وفيه منفعة لشخص سواء أكان أحد العاقدين أم غيرهما، كمن يبيع سيارة، ويشترط لنفسه الانتفاع مدة معلومة، وكمن يبيع دارًا، ويشترط لنفسه سكناها مدة معلومة، وكمن تتزوج رجلا على شرط ألا يخرجها من بلدها، والشرط الفاسد إذا اقترن بعقد من عقود المبادلات المالية كالبيع، والإجارة، والقسمة،أفسد العقد. وإن كان العقد ليس عقد مبادلة مالية كالنكاح والهبة والحوالة والكفالة والرهن، كان العقد صحيحًا والشرط لاغيًا، بمعنى أن العقد لايؤثر فيه الشرط، ولكن الشرط لايجب الوفاء به.

وقد أحصى الفقهاء عقود المبادلات التى تفسدها الشروط الفاسدة فكانت هذه العقود: عقد البيع، والإجارة، والقسمة، والصلح على مال، والمزارعة والمساقاة (١)، وما عدا هذه العقود لايعتبر عقد مبادلة، فلا تفسده الشروط الفاسدة، بل يصح العقد ويلغى الشرط، فمن تزوج على شرط أن لامهر، أو تزوجت على شرط ألا يخرجها من بيت أهلها، يصح النكاح، ويعتبر الشرط كأن لم يكن، ويجب مهر المثل في الصورة الأولى، وتلزمها الطاعة في الثانية، ولايعتبر الاشتراط بحال من الأحوال مانعًا من حق الزوج في الطاعة، والإمساك بالمعروف، ولكن ما العلة الدافعة للفقهاء لأن يجعلوا الشرط الفاسد مؤثرًا في صحة عقود

<sup>(</sup>۱) قد ذكرت بعض الكتب من بين العقود التى تفسدها الشروط الفاسدة الرجعة والإبزاء وعزل الوكيل، ولكن القواعد المفقهية توجب ألا تفسد هذه بالشروط الفاسدة، لأنها ليست من عقود المعاوضات، «راجع البحر الجزء السادس، ص ١٩٣، وما يليها، الزيلعى الجزء الرابع ص ١٣١ وما يليها، فتح القدير، الجزء الخامس».



المبادلة فيفسدها، ولايؤثر في غيرها فلا يفسده ؟ نرى عبارات الفقهاء تختلف في تعليل ذلك، فمن المؤلفين من يذكر أن الشروط التي فيها منفعة زائدة على مقتضى العقد لأحد العاقدين أو لغيرهما ممن هو أهل للانتفاع مفضية إلى جهالة في المعقود عليه أو في شيء يتعلق بالعقود، وعقود المعاوضات تفسدها أية جهالة فاحشة في موضوعها، أو في أي وصف يتعلق بذلك الموضوع، هذا تعليل يجري على أقلام بعض الكتاب، وفيه نظر؛ لأن من الشروط ما يكون معينًا تعيينًا وافيًا كافيًا لايفضي إلى جهالة، ولو كانت يسيرة تغتفر في عقود المعاوضات، ولذلك عدل عن هذا التعليل أكثر الكتاب في الفقه، واعتمدوا على تعليلين ذكرتهما الهداية: (أحدهما) أن في اشتراط شرط زائد على مقتضى العقد وجود عقدين في عقد واحد، فمن باع دارًا، واشترط سكناها سنة، فإن كان جزء من الثمن مقابلا لهذه السكني، كما هو ظاهر الحال كان ذلك العقد بيعًا وإجارة معًا، وإن كانت السكني لايقابلها جزء من الثمن كان العقد بيعًا وإعارة معًا، وقد ورد الأثر بالنهي عن صفقتين في صفقة، (ثانيهما) أن الأثر قد ورد بالنهي عن بيع وشرط، فكل بيع مع شرط زائد على مقتضاه منهى عنه، فيفسد العقد بسبب هذا النهى، ويقاس على البيع كل عقود المعاوضات؛ لأنها في معنى البيع؛ إذ كل عقد من عقود المعاوضة يتضمنه في ناحية من نواحيها، ويضاف إلى هذين التعليلين ما جاء في فتح القدير والزيلعي من أن اشتراط منفعة زائدة على مقتضي العقد ربا، وعقود المعاوضات تفسدها الشروط الربوية، أما غيرها من العقود فلا يتصور فيها الر با<sup>(۱)</sup>.

هذه تعليلات الفقهاء من الحنفية التي ذكروها في بيان السبب في تأثير الشروط الفاسدة وإفسادها لعقود المعاوضات، وعدم تأثيرها في غيرها، ونرجو أن نكون قد بينا وجهات نظرهم، وإن كنا لانوافق على مسلكهم.

(ج) والشرط الباطل، ما ليس موافقًا لمقتضى العقد، ولا مؤكدًا له، ولم يرد به أثر، ولم يجر به عرف، وليس فيه نفع لأحد العاقدين، ولالغيرهما ممن هو

<sup>(</sup>۱) راجع فتح القدير، الجزء الخامس، ص ۲۱۷، ۲۱۸، وراجع الزيلعي الجزء الرابع، ص ٣١، ٣٢.

أهل للانتفاع. كمن يبيع سيارة، ويشترط على المشترى ألا يستعملها إلا فى أحوال خاصة، أو فى زمن معين، وفى الجملة يقيد انتفاعه بها بأى نوع من أنواع التقييد، فهذا الشرط ليس فيه نفع لأحد ممن هو أهل للانتفاع، فيكون باطلا، ولذلك يلغى، ولايؤثر فى العقد بفساد أو بطلان، سواء أكان العقد عقد معاوضة أم كان غير معاوضة (١).

• 12 \_ هذا تفصيل موجز للشروط وأقسامها وأثرها في العقود في مذهب أبي حنيفة وأصحابه، ولنتكلم عن الشروط وأقسامها عند المالكية. والمتتبع لفروعهم المستقرئ استقراء ممكنًا لها، يرى أنهم يرون أن كل شرط لايتفق مع ما يشترطونه لصحة العقد الذي اقترن به يكون مفسدًا للعقد، لأن العقد حينئذ لم يستوف شروط صحته، فلم تثبت حقيقته الشرعية، هذا أصل، وهناك أصل آخر، وهو أن كل عقد يناله الغرر والجهالة بسبب شرط من الشروط التي يشترطها العاقدون، فإن ذلك الشرط يكون مفسدًا للعقد، وإن تمسك به العاقد الذي اشترطه، إن لم يتمسك به وتنزل عنه \_ صح العقد ولغا الشرط (٢).

وعلى هذين الأصلين قسموا الشروط إلى ثلاثة أقسام: (القسم الأول) الشروط التى يشترطها أحد العاقدين وفيها منفعة له، وليس فيها منع للعاقد الثانى من حق أعطاه له الشارع بمقتضى العقد، كأن يشترط البائع لنفسه سكنى الدار المبيعة مدة يسيرة، هى شهر وقيل سنة، ففى هذه الحالة لم يمنع المشترى فى الجملة من حق اكتسبه بمقتضى البيع، وعلى ذلك يصح العقد والشرط (٣).

9

721

<sup>(</sup>١) راجع في هذا رسالة العقود والشروط، لأستاذنا الجليل الشيخ أحمد إبراهيم بك.

<sup>(</sup>٢) راجع بداية المجتهد ونهاية المقتصد، الجزء الثاني ص ١٣١.

<sup>(</sup>٣) يظهر أن هذا القسم من الشروط لايكون لازما، واجب الوفاء بالنسبة للأنكحة، بل إنه يكون غير مفسد للعقد، ولكن يستحب الوفاء به، ولايجب، ولذا جاء في مقدمات ابن رشد ما نصه «أما الشروط المطلقة في النكاح فمن أهل العلم من أوجبها، وروى القضاء بها، وروى عن ابن شهاب أنه قال: أدركت من العلماء من يقضون بها، لقول رسول الله ﷺ: «أحق الشروط أن توفوا بها ما استحللتم بها الفروج ...» والمعلوم المعروف في المذهب أنها لاتلزم، لكن يستحب الوفاء بها» ومن أمثلة تلك الشروط أن يتزوجها ويشترط في المعقد ألا يتزوج عليها، فالعقد صحيح، والشرط غير لازم، ولكن الوفاء به مستحب، ولقد كان مالك رضي الله عنه ينهي العاقدين أن يشترطا في النكاح شروطًا، وقد قال رحمه الله: «أشرت على قاض أن ينهى الناس أن يتزوجوا على الشروط، وألا يتزوجوا على دين الرجل وأمانته، وقد كتب بذلك كتابًا، وصيح به في الأسواق، وعابها عببًا شديدًا». راجع المقدمات، الجزء الثاني، ص ٥٩، ٢٠.

(القسم الثانى) الشروط التى فيها منع لأحد العاقدين من حق أعطاه له الشارع مقتضى للعقد من غير أن يكون فى الشرط جهة بر، ومثال ذلك أن يبيع شخص آخر عينًا من الأعيان، ويشترط عليه ألا يبيعها، ففى هذا منع له من حق أعطاه له الشارع، إذ أعطاه الشارع بمقتضى البيع ملكية مطلقة تعطيه التصرفات الشرعية كلها فيها، فأى حد لتلك التصرفات هو منع من حق اكتسبه من العقد، فيكون منافيًا لمقتضى العقد.

(القسم الثالث) الشرط الذي يكون فيه بر كأن يبيع عقاراً، ويشترط على المشترى وقفه مسجداً تقام فيه الصلوات، فإن كان التنفيذ مشروطًا فيه التعجيل صح العقد والشرط، وإن لم يكن التعجيل مشروطًا فيه لم يصح، للغرر الذي يفضى إلى التنازع في الزمن الذي يجب فيه إنشاء الوقف، أو البر.

هذا وقد انفرد الإمام مالك من بين الفقهاء برأى في الشروط التي تفسد العقود، وهو أن الشرط الذي يفسد العقد وإن لم يتمسك به مشترطه، ينقلب العقد صحيحًا لزوال سبب الفساد، وقد خالفه في ذلك جمهور الفقهاء، ووجهة نظره في ذلك أن الفساد جاء بسبب الشرط لمعنى معقول فيه معلل به، وهو وجود الشرط المنافى لمعنى العقد ومقتضاه، فإذا زالت تلك العلة التي أوجدت الفساد زال معها.

الالم هذه إشارة إلى أقسام الشروط عند مالك، أما عند الشافعى، فتقسيم الشروط يتقارب جدًا مع التقسيم الذى يذكره المؤلفون فى مذهب أبى حنيفة وأصحابه، وقد ذكر ذلك التقسيم فى فتح العزيز على وجيز حجة الإسلام الغزالى رضى الله عنه، فقد جاء فيه ما خلاصته: «الشرط ينقسم إلى:

- (۱) ما يقتضيه مطلق العقد، كالقبض وجواز الانتفاع والرد بخيار العيب في البيع. هذا شرط صحيح لايضير ذكره، ولاينقص العقد إهماله.
- (٢) وما لايقتضيه العقد ولكن فيه مصلحة العقد نفسه، كشرط الرهن بالثمن المؤجل، وتقديم الكفيل له، وشرط وصف خاص في المبيع، ونحو ذلك، وهذا شرط صحيح أيضًا يجب الوفاء به.

(٣) شرط ليس في مصلحة العقد، ويورث غررًا يؤدى إلى التنازع، أو فيه منع لمقتضى العقد الذي أقره الشارع الإسلامي، كشرط قرض مع بيع، وكشرط ألا يتصرف المشترى في المبيع ببيع، ونحو ذلك من الشروط التي تؤدى إلى نزاع، أو فيها ما يمنع بعض ما جعله الشارع مقتضى للعقد، وهذا النوع من الشروط غير صحيح، واقترانه بالعقد يفسده.

(٤) وشرط ليس فيه نفع لأحد يستحق الانتفاع، وهذا شرط لاغ لايضير العقد، ولايجب الوفاء به» (١).

وهذا التقسيم يتلاقى فى أكثر نواحيه مع تقسيم الحنفية للشروط، ولكن الشافعية أجازوا من الشروط فى البيع ما لم يجزه الحنفية، فأجازوا البيع بشرط العتق، وهم فى ذلك يتفقون مع المالكية، فإنهم يجيزون ذلك أيضًا، وقد نوهنا إليه فيما مضى؛ إذ ذكرنا أنهم يقولون إن الشرط الذى يكون زائدًا على مقتضى العقد، وفيه قربة عاجلة يصح، ويلزم، والعتق قربة بلاريب.

الله عنهم، وهي تشترك جميعها في أنها تقيد باب الشروط بقيود تختلف اختلافًا يسيرًا في السعة والضيق، ولكنها تتقارب في جملتها، أما مذهب الإمام أحمد بن حنبل فهو أوسع رحابًا، وأخصب جنابًا بالنسبة للشروط، وقد ذكرنا ذلك فيما مضي، إذ بينا أن الأصل عند أكثر الحنابلة في الشروط ووجوب الوفاء بها إلا ما قام دليل من الشارع على عدم صحته، ولذلك حكموا بصحة كل الشروط، ولكنهم استثنوا نوعين منها حكموا بفسادهما، لورود الأدلة الشرعية بذلك وأحدهما) كل شرط في عقد يتضمن إنشاء عقد جديد، كأن يبيع عينًا لامرأة بشرط أن تتزوجه، أو يبيع شيئًا بشرط أن يعقد عقد صرف في الثمن، فإن هذه شروط تتضمن عقدًا جديدًا، وقد ورد النهي عن صفقتين في صفقة (٢)، (ثانيهما)

<sup>(</sup>١) ملخص من شرح الوجيز الجزء الثامن، ص ٢٠٤، ٢٠٥، طبعة جماعة العلماء.

<sup>(</sup>٢) ويلاحظ أن الحنابلة لايعتسبرون كل شرط زائد على مقتـضى العقد، وفيه منـفعة لشخص ـ صفـقتين فى صفقة كالحنفية، بل إن ذلك خاص بحال ذكر عقدين في عقد.

أن يشترط شرطًا فيه منع للعاقد من الانتفاع بما أثبته له من حقوق، كالبيع بشرط ألا يهب ونحو ذلك فهذه شروط فاسدة بل إنها تفسد العقد عند الحنابلة، وفي رواية إنها لاتفسده، وقيل إنها المنصوص عن أحمد، فعلى ذلك يكون العقد صحيحًا، والشرط لاغيًا، وقد ثبت ذلك بدليل شرعى، وهو القياس على حديث بريرة المشهور الذى قال فيه النبى على النبي على الله الله الله وقد تقدم.

هذه خلاصة اتجاهات الفقهاء في الشروط، وإذا لاحظنا ما فيها من قيود في الجملة، ورجعنا عند ملاحظة هذه القيود إلى القواعد التي ذكرناها في باب حرية التعاقد السابق، وهي قاعدة احترام ما يجرى به العرف، وقاعدة الاستحسان، وقاعدة المسلح المرسلة، أمكننا أن نأحذ من مذاهب السابقين بالنسبة للشروط طريقًا وسطًا لاترهقه القيود، ولاتمنع فيه المصالح التي يراها الناس، ولا يمنعها الشرع، والله عليم خبير.

\* \* \*

## صيغة العقد ومقدار اتصالها بآثاره

127 ـ الصيغة التي يكون بها العقد قد تكون منشئة له غير مؤخرة لآثاره وأحكامه، بل توجد الآثار بمجرد تمامها، وقد تكون منشئة للعقد في الحال، ولكنها تؤخر أحكامه إلى المستقبل، وقد تكون غير منشئة للعقد نفسه في الحال، بل من شأنها أن تؤخر وجوده إلى المستقبل، وعلى ذلك تكون للصيغة ثلاثة أحوال، ويسمى العقد في الأولى منجزًا، وفي الثانية مضافًا إلى المستقبل، وفي الثانية معلقًا.

(أ) فالعقد المنجز ما كان بصيغة من شأنها أن تفيد وجود العقد وأحكامه فى الحال، أى بمجرد تمامها، كالبيع والنكاح ونحو ذلك، فإنهما لاينعقدان إلا بصيغ تفيد وجود العقد وأحكامه فى الحال.

(ب) والمضاف إلى المستقبل ما كان بصيغة تفيد وجود العقد في الحال، ولكن تفيد بذاتها أيضًا تأخر أحكامه إلى المستقبل، كمن يعقد عقد إجارة دار لسكناها على أن تبتدئ السكنى بعد شهر من وقت العقد، وكمن يقول لعبده أنت حر غدًا على اعتبار أن العقد قد ينشأ بإرادة منفردة، فالعقد في هذه الحال ينشأ، ولكن أحكامه كلها تؤخر إلى المستقبل، وهو الزمن الذي يعين فيه ابتداء تنفيذ أحكام العقد، ولذا لو اشترط في الإجارة المضافة إلى زمن مستقبل تعجيل الأجرة، لم يلتفت إلى هذا الشرط، لأنه يهدمه ويلغيه إضافة العقد إلى المستقبل، إذ تلك الإضافة تقتضى ألا يثبت شيء من أحكام العقد إلا بعد حلول ذلك الزمن الذي أضيف إليه، وفي اشتراط تعجيل الأجرة تنفيذ وتعجيل لأحكامه عن وقتها، فلا يلتفت إليه.

ولذا يقول الفقهاء إن العقد المضاف إلى المستقبل ينعقد سببًا في الحال، ولكن السبية لاتعمل عملها إلا في المستقبل (١).

<sup>(</sup>١) قد يبدو بادى الرأى أن إضافة العقد كاشتراط الخيار فيه، أو أن العقد المضاف كالعقد الموقوف، لأن كليهما ينعقد في الحال، وتؤخر الأحكام إلى الاستقبال، إذ تؤخر في الموقوف إلى الإجازة وفي المشروط فيه =



(جـ) والعقد المعلق ما كان بصيغة ترتب وجود العقد على أمر يوجد في المستقبل، كمن يقول إن جاء ابني من السفر سالمًا تصدقت بكذا، أو إن ثبت ما يدعيه إبراهيم على محمد من دين فأنا الكفيل بأدائه، أو إن بلغ ثمن قنطار القطن أربعة جنيهات فمحمد وكيل ببيع قطني، ففي كل هذه الصور لم يوجد العقد في الحال، بل الصيغة تفيد احتمال وجوده في المستقبل، فلاتجب الصدقة إلا بعد حضور ابنه سالمًا، ولاتنعقد الكفالة إلا بعد إثبات الدين، ولا تكون الوكالة إلا إذا بلغ ثمن قنطار القطن أربعة جنيهات، وما لم يوجد أمر من هذه الأمور لا يوجد عقد، وعلى ذلك يكون الفرق بين تعليق العقد وإضافته إلى المستقبل أن تعليق العقد يقتضي ألا يوجد، حتى يوجد الأمر الذي رتب وجوده عليه، فمن قال لامرأته أنت طالق إن دخلت دار فلانة، فلايثبت طلاقه، حتى يوجد الدخول، أما إضافة العقد إلى المستقبل فتقتضي وجوده في الحال، ولكن أحكامه هي التي تؤخر إلى المستقبل، فالعقد المضاف موجود بمجرد تمام الصيغة، أما العقد المعلق فلا يوجد، ولاينعقد سببًا لأحكامه إلا بعد وجود الأمر الذي رتب وجوده عليه؛ ولذا يقولون إن العقد المعلق قبل وجود الأمر المعلق عليه لأحكامه اسم فقط، وليس سببًا فعليًّا ولاحقيقة، لأن تأثيره في إثبات الأحكام لايكون إلا بعد وجود الشرط المعلق عليه، أما المضاف فهو مؤثر في وجود الأحكام وإثباتها، ولكن يتأخر وجودها إلى الزمن الذي أضيفت إليه.

<sup>=</sup> الخيار إلى سقوطه، ولكن يفرق بين العقد المضاف وبين العقد الموقوف والمشروط فيه الخيار بأمرين (أحدهما) أن تأخير الأحكام في العقد المضاف يكون من ذات الصيغة المنشئة للعقد، لا من أمر خارج عنها بخلاف العقد مع خيار الشرط والعقد الموقوف، فإن تأخير الحكم فيهما ليس ناشئًا عن الصيغة المنشئة، ولكن من أمر زائد عليها في خيار الشرط، ومن أمر خارج عنها في البيع الموقوف، (ثانيهما) أن العقد المضاف أحكامه لايمكن أن تثبت قبل الزمن المضاف إليه بحال من الأحوال، أما العقد المشروط فيه الخيار، أو الموقوف، فإنه بإبطال خيار السرط أو بإجازة العقد تكون الأحكام ثابتة من وقت العقد، بمعنى أنها تثبت مستندة إلى وقت العقد وإنشائه، أو على حد تعبير علماء القانون ـ له أثر رجعى، لأن إبطال الشرط تقرير للعقد من وقت العقد، وإجازة العقد الموقوف كذلك، أما العقد المضاف فأحكامه لاتثبت إلا من وقت حلول الزمن المضاف إليه، لأنه لايوجهد سبب لثبوتها قبل ذلك، راجع فيها مرآة الأصول، الجزء الثاني، ص ٤٠١، ٤٠٢.

2 1 2 والتفرقة بين العقد المعلق والمضاف هي مذهب الحنفية والمالكية، أما مذهب الشافعي وأصحابه فلايفرقون بين العقد المعلق والعقد المضاف؛ إذ كلاهما ينعقد سببًا في الحال، ولكن تتأخر الأحكام إلى المستقبل في كليهما عند الشافعي، لأنه موجود بمجرد وجود الصيغة، والتعليق أثره فقط في تأخير الأحكام، وظهور الآثار واستقرار الالتزام (١)، وقد استدل الشافعي لرأيه هذا بأمرين:

(أحدهما) أن الصيغة التى فيها تعليق على شرط كقول الكفيل إن ثبت دين محمد على إبراهيم فأنا كفيل به، الموجب للعقد فيها هو الجزاء أى الجواب، فالموجب لعقد الكفالة في مثالنا عبارة: «أنا كفيل به» فهذه العبارة هي المنشئة لعقد الكفالة؛ إذا لو صدرت من غير تعليق لأنشأت الكفالة في الحال، ووجود الشرط بجوارها لايزيل كونها سببًا، ولكنه يؤخر الحكم والأثر فقط؛ لأننا لو قلنا إنه يزيل كونها سببًا ما انعقدت كفالة بعد ذلك؛ إذ لو انعقدت لكانت بغير سبب يؤثر في إنشائها ووجودها؛ فقد أزال التعليق السببية مما يصلح لها من الصيغة، وذلك باطل، إذ من المتفق عليه أنها سبب بيقين عند وجود الشرط المعلق عليه؛ وإن قلنا باطل، لأن للتعليق قصدًا قصده المتكلم المنشئ للالتزام بذلك القول، وإذا بطل باطل، لأن للتعليق قصدًا قصده المتكلم المنشئ للالتزام بذلك القول، وإذا بطل كون الشرط يزيل السببية وبطل كونه لا أثر له فلم يبق إلا أنه لايزيل السببية ولكن يؤخر الالتزام، وعلى ذلك يكون العقد المعلق منعقدًا في الحال، وحكمه يتأخر إلى وقت وجود الشرط.

<sup>(</sup>۱) وقد انبنى على هذا الخلاف فى العقد المعلق بين الشافعية والحنفية خلاف فى المسائل منها أن تعليق الطلاق على الزواج يصح عند أبى حنيفة ولايصح عند الشافعى، لأن الطلاق المعلق يوجد فى الحال، ولكن يؤخره أثره إلى المستقبل، وإذا كان يوجد فى الحال فلابد أن تكون المرأة صالحة له فى الحال بأن تكون زوجة بالفعل، والحنفية الذين قالوا إن السعقد المعلق لايوجد إلا عند وجود الشرط قالوا إن السعليق يصح، لأن شرط المحلية يكون عند الانعقاد وهو وجود الشرط، ومنها أنه يجوز الالتزام الذى أوجده العقد المعلق قبل وجوده عند الشافعى، ولايجوز عند أبى حنيفة وأصحابه، فإذا قال شخص لله على نذر أن أتصدق بكذا إن نجح ابنى فى امتحان، يصح أن يتصدق قبل الامتحان، ويجزئ عن الواجب بعد النجاح، عند الشافعى، ولايجزئ عند الخنفية.

(ثانيهما) أن العقد المتعلق إذا صدر من صحيح سليم القوى ثم جن قبل حصول الشرط، وحصل الشرط بعد ذلك وقع الالتزام المعلق، ووجد، فإذا قال صحيح سليم القوى لزوجته أنت طالق إن زرت فلانة، ثم جن، فزارتها بعد جنونه وقع الطلاق، وهذا دليل على أن المعلق ينعقد سببًا بمجرد وجوده، إذ لو كان انعقاده متأخرًا إلى وجود الشرط ما انعقد في هذه الصورة، لأن العاقد ليس أهلا للانعقاد في وقته؛ إذ المجنون ليس أهلا لأن يصدر عنه العقد وقت جنونه.

وقد استدل للحنفية بأمرين أيضًا (١):

(أحدهما) أن الجواب ليس هو وحده السبب في وجود الأحكام إذا اتصل بالشرط في الجملة المفيدة للتعليق، بل يصير جزءًا من هذه الجملة لايفيد وحده الفائدة، وإنما يفيدها التركيب كله، فإذا قال شخص إن ثبت الدين كنت الكفيل بأدائه لا تكون «عبارة كنت الكفيل بأدائه» هي السبب في وجود الكفالة وأحكامها وحدها؛ لأنها في هذه الحالة صارت جزءًا من تركيب، والتركيب كله هو الذي ينعقد سببًا مقصودًا مؤديًا للمعنى المفهوم من مجموعه لا من أجزائه، هكذا تقول اللغة وعلماؤها، وهكذا يقصد المتكلمون، فقصر الدلالة على أحد جزأى الكلام ليس مما يتفق مع مقاصد المتكلمين، ولا مع ما يقرره اللغويون، وإذن يجب فهم الكلام على أساس أن الجملة الشرطية كل أجزائها متساوية في الدلالة على مضمونها، مقدمها وتاليها في ذلك سواء، والجملة الشرطية في مجموعها تفيد وجود الجزاء عند وجود الأمر المعلق عليه، فقصبل وجود ذلك الأمر لم يوجد عقد.

(ثانيهما) أنه لايمكن أن يقال إن العقد وجد وتأخرت أحكامه؛ لأن تأخير الأحكام معناه تأجيلها إلى زمن تتحقق فيه وتثبت. والحال عند التعليق ليست كذلك، إذ الحال عند التعليق أن الأمر الذي علق العقد عليه قد يوجد، وربما لا يوجد، ففي حال وجوده لامانع من أن نقول إن العقد وجد قبل ذلك، ولكن تأخرت أحكامه إلى حين وجود الشرط. ولكن في حال عدم وجوده، بل التأكد

<sup>(</sup>١) اعتمدنا في هذه الأدلة وأدلة الشافعي على كتــاب كشف الأسرار على أصـــول فخر الإسلام الجزء الثاني ص ٥٩٢ وما يليها، وقد تصوفنا في توجيهها.



من عدم وجوده أيستمر العقد موجوداً وحكمه متأخراً ؟ وإلى أى زمن مع أنه من المؤكد أنه لا يحصل الأمر المعلق عليه ؟ ففى مثال الكفالة السابق إن لم يثبت الدين أيستمر عقد الكفالة موجوداً وحكمها متأخراً إلى غير زمن، وإلى غير غاية ؟ وإن قلنا إن العقد قد بطل فما الذى أبطله، وما الذى سلبه معنى السببية التى تثبت له؟، لا مخلص من هذا إلا أن نقول إن عدم تحقق الشرط أزال وجود العقد، وما علمنا فى قضايا العقل وبداهة الفكر أن عدم شىء يـزيل شيئًا مـوجوداً محققاً ثابتًا، إلا إذا كان ذلك الموجود قد ارتبط وجـوده وعدمه بوجـود ذلك الشىء المعدوم، وذلك يؤدى حـتماً إلى أن نقـول إن وجود الشرط هو السبب فى وجود العقد، وذلك ما لايقـوله الشافعى وأصحابه، لأنهم يفرضون العقد موجوداً قبل وجود الشيء المعلق عليه.

21. وليس كل العقود يجوز انعقادها بهذه الصيغ المختلفة، بل بعضها يصح انعقاده بكل هذه الصيغ، وبعضها لاينعقد إلا بصيغة خاصة منها، ولنذكر في كل صيغة ما ينعقد بها من العقود، وما لاينعقد، وأساس الجواز والمنع فيها.

أما صيغة التنجيز، فهى أهم صيغ العقد شمولا، لأن الأصل أن من يريد التعاقد يقصد إلى وجود العقد وأحكامه فى الحال، ولا يعمد إلى تأخير أحدهما إلى غاية قد تتفق مع مقتضى العقد الذى هو بصدد إنشائه، وربما لا تتفق، لذلك كانت العقود كلها تصح منجزة، ما عدا عقدين؛ لأنهما فى معناهما ومقتضاهما لا يكونان منجزين، وهما عقد الوصية وعقد الإيصاء (١)، فمعنى هذين العقدين لا يتفق مع التنجيز، فإن أحكامهما لا يمكن أن تكون إلا من بعد الوفاة؛ ولذلك لا يقبلان التنجيز أصلا، وغيرهما من العقود يصح أن يكون منجزاً من غير استثناء.

7 \$ 1 \_ أما الإضافة، فالعقود تنقسم بالنسبة لانعقادها معها وعدم انعقادها إلى ثلاثة أقسام :

<sup>(</sup>١) الوصية تمليك مضاف إلى ما بعد الموت، والإيصاء إقامة الأب وصيًّا على أولاده من بعد وفاته، أو إقامة الجد وصيًّا على أحفاده من بعد وفاته.



(1) عقود لاتكون إلا مضافة، وهي عقود الوصية والإيصاء، فإن هذه العقود لاتكون إلا مضافة إلى ما بعد الموت، ولا يمكن أن تكون أحكامها بحال من الأحوال متصلة بإنشائها، وقد بينا ذلك، غير أنها أحيانًا تكون مع الإضافة معلقة على شرط وقد تكون غير معلقة، ومثالها معلقة الشرط أن يقول شخص إن حكم لى بملكية هذه الدار فهي وصية بعد موتي لفلان، ففي هذه الحال، تكون الوصية معلقة على شرط، وإذا تحقق الشرط، ووجد العقد بمقتضى ذلك التحقق وتؤخر الأحكام إلى ما بعد الموت، وتكون مضافة إليه.

(ب) عقود لاتنعقد بصيغة مضافة، وهى العقود التى تفيد تمليك الأعيان فى الحال، وعقد الزواج، وذلك لأن هذه العقود يمكن أن تكون آثارها وأحكامها متصلة بصيغتها؛ وما أمكن ذلك فلابد أن تكون الصيغة مقيدة له لأن تأخير الأحكام عن صيغتها إهمال لهذه الصيغة، وإبقاء لها من غير عمل مدة من الزمان، وذلك لايجوز، فمادام يمكن أن يتصل الحكم بالعقد وجب أن يتصل به، ولأن هذه العقود وضعت شرعًا لإفادة التمليك أو ما يشبهه فى الحال، فإذا كانت الصيغة غير مؤدية لذلك فى الحال كانت غير محققة لهذا المقتضى فلاتدل على العقد، فلاينعقد العقد بها.

(ج) عقود يصح أن تكون منجزة، ويصح أن تكون مضافة إلى المستقبل، وهي عقود التمليكات التي لايمكن تحقيق مقتضاها متصلة بصيغتها كالإجارة، والإعارة، والمزارعة والمساقاة، فإنها لتمليك المنافع، والمنافع لاتملك دفعة واحدة، بل تتحقق ساعة فساعة، فلاتوجد إذن المنفعة المعقود عليها كلها متصلة بالعقد، وإذا كان مقتضى هذه العقود كذلك، وأنه لايمكن اتصاله بصيغة إنشائها صحت مضافة إلى المستقبل، ومن هذا القسم الذي يصح منجزاً ومضافًا إلى المستقبل عقود الإسقاطات كالعتق والخلع، والطلاق بشكل عام، والإطلاقات (١) كالوكالة والقضاء، والإدارة والإذن في التجارة، وعقود الالتزامات بما لم يكن لازمًا كالكفالة والحوالة، فإنهما يفيدان التزاما في معنى التبرع لم يكن لازمًا، وصحت إضافة هذه العقود جميعها؛ لأن مقتضاها لايوجد عقب إنشائها كاملا.

<sup>(</sup>١) معنى الإطلاق التمكين من تصرف ما كان للشخص، وهذه العـقود هى الإمارة والوكالة والقضاء، وكلها تمكين من تصرف كان ممنوعًا.

انعقادها، والعقود بالنسبة للتعليق تنقسم إلى ثلاثة :

(1) عقود لاتقبل التعليق مطلقًا، وهي تشمل كل العقود التي تفيد التمليك سواء أكانت عقود معاوضة أم عقود تبرع، وسواء أكانت لتمليك المنفعة أم لتمليك الرقبة كما يشمل عقود الزواج والخلع والرهن(١).

وقد علل الفقهاء الحنفية عدم قبول هذه العقود للتعليق بأن التعليق قمار؛ لأنه ترتيب وجود العقد على أمر غير موجود في الحال؛ ولكنه محتمل الوجود في المستقبل، فكان إنشاء العقد المعلق احتمالياً صرفًا، يحتمل الوجود ويحتمل العدم، وكلاهما متوقف على ما يتكشف عنه المستقبل، فمن قال إن جاء ابني من السفر سالما، فقد وهبت لك كذا، فقد جعل الهبة قابلة للوجود والعدم على حسب ما يكشف عنه المستقبل، وهو غيب وقت العقد، وليس هذا إلا قمارًا، وما كانت تلك العقود الباتة بشأنها وكونها، والتي تفيد الالتزام بحقوق وإنشاء أملاك، تعقد مع القمار.

وعلل ذلك فقهاء المالكية كما في الفروق بأن انتقال الأملاك يعتمد على الرضا بالعقد والتزاماته، ومع التعليق على أمر غير موجود في الحال لايتحقق الرضا بالعقد، وآثاره، وأحكامه، ألا ترى أنه ترك الأمر إلى المستقبل وما يكنه له، فلم يثبت بذلك رضا بأمر مستقر ثابت، وما بهذا تنتقل الأملاك، وتثبت الحقوق (٢).

راجع الجزء الأول من الفروق ص ٢٢٩. ويلاحظ أن مذهب مالك رضى الله عنه يجيز التعليق فى التبرعات: راجع (مقالة الشروط والعقود، لأستاذنا أحمــد إبراهيم بك) وترى أن تعليل الفروق المذكور يقتضى العموم فى كل أسباب انتقال الملك بالعقد.



<sup>(</sup>۱) وتما لايصح تعليقه أيضًا التقييدات، وهي مقابل الإطلاقات، كعـزل الوكيل، والحجر على المأذون له في التجارة، وقـد نص الفقهاء أيضًا على أنه مما لايجوز تعليقه الإبراء، مع أنه في ظاهره إستقاط، ولكن عللوا عدم تعليقه بأنه تمليك للدين لمن عليه الدين في المعنى فهو داخل في قسم ما يفيد التمليك من العقود.

<sup>(</sup>٢) وهذا نص ما جاء فى الفرق: «لايصح التعليق على الشرط بأن يقول إن قدم زيد فقد بعتك أو آجرتك، بسبب أن انتقال الأملاك يعتمد الرضا، والرضا إنما يكون مع الجزم، ولاجزم مع التعليق، فإن شأن المعلق عليه أن يكون بحيث يعترضه عدم الحصول، وقد يكون معلوم الحصول كقدوم الحاج وحصاد الزرع، ولكن الاعتبار فى ذلك بجنس الشرط، دون أنواعه، وأفراده، فلوحظ المعنى دون خصوصية الأنواع والأفراد» ا هد. بتصرف قليل.

- (ب) عقود التعليق بكل الشروط، ولكنها تقبلها بالشرط المتعارف والشرط الملائم، وهي عقود الكفالة والحوالة والإطلاقات كالإذن لصبي بالتجارة؛ فهذه العقود تنعقد مع التعليق إن كان الشرط المعلق عليه متعارفًا، أو كان ملائمًا لمقتضى العقد، بأن كان يعاون ذلك المقتضى، ويوثقه أو بينه وبينه ملابسة تجعله غير متنافر معه. وقد فسر بعض الفقهاء الشرط الملائم الذي يصح التعليق عليه بأنه:
- (١) ما كان شرطًا للزوم الحق، نحو قوله إن استحق المبيع فأنا الكفيل بالثمن.
- (٢) أو كان شرطًا لإمكان الاستيفاء مثل إن قدم زيد ولم يؤد فعلى ما عليه من الدين.
- (٣) أو شرطًا لتعسر أو لتعذر الاستيفاء من الأصيل في الكفالة أو الحوالة، كإن غاب زيد المدين عن المصر، أو أفلس، أو أعـجز عن أداء الدين، فأنا الكفيل بالدين،أو فالدين على. ففي هذه الصور الشلاث يكون ملائمًا لمقتضى العـقد، مناسبًا لمعناه، متفقًا أو مـعاونًا للغرض المقصود منه. أما تعليق هذه الـعقود بالشروط غير الملائمة وغير المتعارفة فلا يصح، كإن نجح ابنى في الامـتحان فأنا كفيل بأداء الدين، فلا ينعـقد عقد الكفالة، لأنه لا صلة بين الشرط المعلق عليه ومقتضى العقد.

والتعليل واضح في عدم جواز تعليق هذه العقود بالشروط غير الملائمة، لأن الأصل في العقود على العموم أن تكون بعبارات جازمة لاتردد فيها، لأنها تقوم على الرضا، والرضا لايكون إلا مع الجزم واليقين، ولأن التعليق جعل العبارات غير منشئة للعقود في الحال، وقد بينا ذلك عند الكلام على الألفاظ في العقود، ولكن الشرط الملائم في هذه العقود لما كان يتفق مع مقتضى العقد، ويناسبه ويتلاقى معه جاز على طريق الاستثناء.

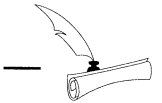
(جـ) عقىود يصح تعليقها بكل شرط، سواء أكان ملائمًا لمعناها أم غير ملائم، وسواء أكان متعارفًا أم غير متعارف، وذلك يشمل عقد الوصية والإيصاء،

وعقد الوكالة، فإن هذه العقود يصح تعليقها بكل شرط، وفي كل الأحوال من غير قيد ولاشرط، أما الوكالة فلأنها عقد غير لازم، والعقد غير اللازم لايجعل لكل واحد من العاقدين قبل الآخر حقوقًا لازمة مستقرة، فساغ لهذا عقده بعبارات غير جازمة قاطعة كالعبارة المعلقة بالشرط. والوصية والإيصاء عقدان تتأخر أحكامهما عن صيغتهما حتمًا، ولايمكن إلا أن تكون الأحكام متراخية عن صيغتهما، وهما أيضًا عقدان غير لازمين، لذلك صحاً مع الصيغة المعلقة. لأنه لا يتأخر مقتضاهما الشرعي بذلك التعليق (١).

<sup>(</sup>۱) يعد الفقهاء من التصرفات الشرعية التى تقبل التعليق الأسقاط التى يحلف بها كالطلاق والعناق والعناق والالتزامات التى يحلف بها وهى النذور نحو لله على إن شفى ابنى من مرضه هذا لأتصدقن بكذا وكذا فإن هذين النوعين من التصرفات الشرعية يجوز تعليقهما بكل شرط دون تقييد كونه ملائمًا أو غير ملائم. (تنبيه) اعتمدنا فى باب التعليق والإضافة على كشف الأسرار على أصول فخر الإسلام ص ٥٩٧ - ٢٠٦.

<sup>(</sup>تنبيه) اعتمدنا في باب التعليق والإضافة على كشف الأسرار على أصول فحر الإسلام ص ٥٩٧ - ٦٠٦. ومرآة الأصول، والبحر الجزء السادس في متفرقات البيع، والـزيلعي الجزء الرابع في متفـرقات البيع، وابن عابدين الجزء الرابع، وجامع الفصولين الجزء الثاني وكتاب المعاملات، والشروط والعقود لأستاذنا الشيخ أحمد إبراهيم بك.

## محل العــقد



12/ \_ تكلمنا فيما مضى فى إنشاء العقد، ومكوناته الحسية، وما وضعه الشارع لها من خواص لكى تنتج آثارها، وتثمر ثمراتها، فتكلمنا فى الرضا، وما يطلبه الفقه الإسلامى فيه، وتكلمنا فى العبارات الدالة على العقود ودلالتها على ما تكنه النفس، ثم على حرية المتعاقدين فيما يتعلق بما يريدانه من عقود وشروط، وبسطنا القول فى ذلك بمقدار ما يتسع له المقام، وبمقدار ما واتتنا ملابسات الموضوع، والآن ننتقل إلى المعقود عليه، وهو لب العقد، إذ هو المسبع لحاجات المتعاقدين، وهو الغاية من العقد، ومقصده البين :

قد اتفق الفقهاء المسلمون على حقيقتين يجب توافرهما في المعقود عليه فإن لم تتوافرا لم يوجد العقد، ولم يتكون. (إحداهما) أن يكون المعقود عليه قابلا لحكم العقد ومقتضاه. (وثانيهما) أن يكون خاليًا من كل غرر يؤدى إلى تنازع، ويقضى إلى خلاف، أو يفضى إلى خدع أحد العاقدين، بحيث لايكون عليمًا بالمعقود عليه على وجهه الصحيح. وقد اتفق الفقهاء على هذين الأصلين، ولكنهم اختلفوا في تفصيلهما، وانشعبت آراؤهم في مدى ما يدخل في عمومهما من جزئيات. ولنتكلم على الأصلين من غير أن نمس مواضع الخلاف إلا قليلا، فإن للتفصيل موضعه في كل عقد؛ ونحن هنا نتكلم على القواعد العامة من غير أن نهيم في التفصيلات.

فأما الأصل الأول، وهو أن يكون المعقود عليه صالحًا لحكم العقد، فمعناه أن يكون المعقود عليه يمكن تطبيق مقتضى العقد عليه، ويصلح لاستيفائه منه، وعلى ذلك لاينعقد بيع المسجد؛ لأن البيع يقتضى نقل الملكية من مالك إلى مالك، فينقل المبيع من ملك البائع إلى المشترى، والمسجد لم يكن أولا في ملك

البائع، إذ هو على حكم ملك الله سبحانه وتعالى، وثانيًا هو مرصود على حال تشبه حال ما يرصد للمنافع العامة أو هو من هذا النوع من الأموال، فلايقبل التمليك مادام على هذه الصفة، وهى صفة لازمة لاتتفصى عنه عند الأكثرين من الفقهاء، كما لاينعقد البيع إذا كان المبيع مالا غير متقوم، وكان أحد العاقدين مسلمًا لعدم قبول المال غير المتقوم لحكم البيع إن تعين مبيعًا فيه، وكان البائع أو المشترى مسلمًا، لأنه إذا كان البائع هو المسلم فملكيته للمال غير المتقوم غير محترمة، ولايقرها الشارع، فلاتنتقل منه إلى غيره، وإذا كان المشترى هو المسلم فلايدخل في ملكيته ذلك النوع من الأموال، وفي الحالين لايقبل ذلك النوع من المال حكم العقد بين المسلمين أو إذا كان أحدهما مسلمًا، لعدم صلاحيته حينئذ لانتقاله من مالك إلى مالك، وعدم احترام الشارع لملكيته.

ومثل ذلك عقد الإجارة إذا كانت المنفعة المعقود عليها لايبيحها الشارع فلا تنعقد الإجارة إذا كانت المنفعة المعقود عليها نواح نائحة مثلا، لأن ذلك النوع من المنافع لم يبحه الشارع الإسلامي، فلاينعقد العقد عليها، لأنها غير قابلة لحكم عقد الإجارة، إذ هو لاستيفاء المنافع التي هي موضوعة، فإذا كانت محرمة، لايمكن استيفاؤها، لاتكون قابلة لحكمه، فلايصح انعقاده عليها.

ومن هذا الأصل عدم انعقاد الكفالة إذا كان الدين غير قوى، بأن كان يسقط بالأداء والإبراء وغيرهما، وذلك لأن مقتضى عقد الكفالة أن يطالب الكفيل بالأداء. ولاتسقط المطالبة عنه إلا إذا أدى أو أبرأه الدائن أو أدى الأصيل أو أبرئ من الدين، فإذا كان الدين يسقط بغير الأداء أو الإبراء كمضى مدة معينة أو النشوز أو الطلاق لم يكن قابلا لحكم الكفالة؛ وهو مطالبة الكفيل حتى يؤدى أو تبرأ ذمته، إذ في هذه الحال يجوز ألا يطالب، مع أن أحدًا لم يؤد ولم يبرئ الدائن ذمة أحد.

ومما ينطبق عليه هذا الأصل عدم صحة النكاح إذا كانت المرأة زوجة لشخص أو معتدة أولم تنقض عدتها؛ لأنه في هذه الحالة لايمكن تحقيق مقتضى هذا العقد، إذ موضوع هذا العقد إيجاد حياة بين الرجل والمرأة تقوم على العشرة

الحسنة، والمودَّة وسكن النفس، وتناسل الذرية وتعهدها بالرعاية لتنبت نباتًا حسنًا، وذلك كله يقتضى الفراغ من الأزواج فإذا كانت المرأة لاتزال مشغولة بزيجة سابقة أو تكون هناك زوجية قائمة فلا يكون محل العقد قابلا لحكم العقد: لأن مقتضى هذا العقد إباحة تلك الحياة، فإذا كانت مشغولة بأمر الشارع، فلا يتحقق الإباحة، حتى تخلو من الأزواج.

١٤٩ ـ وقد فرض أكثر الفقهاء أن المعدوم لايصلح أن يكون محلا للعقد، لأنه لايقبل أحكام أي عقد؛ لأن الأحكام والآثار أوصاف شرعية يقدرها الشارع في محل موجود، إذ المعدوم لايقبل أوصافًا ذاتية وجودية، فالملكية سواء أكانت ملكية عين أم ملكية منفعة معنى من المعانى يقتضى شيئًا موجودًا مستقرًا ثابتًا يقوم به، وعلى هذا الأساس المنطقي بني أبو حنيفة وبعض من الفقهاء الحكم بعدم صلاحية المعدوم لأن يكون محلا للعقد، سواء أكان معدومًا ليس قريب الوجود، أم كان معدومًا قريب الوقوع على خطر الوجود والاحتمال؛ غير أنهم ما حكموا ذلك الحكم معتمدين على هذا الفرض حتى وجدوا عقودًا كشيرة قد وردت الآثار من الشارع بصحتها مع أن محلها في ذاته معدوم وقت العقد، وجدوا الشارع قد أقر عقــد الإجارة مع أن المنفعة وهي محل العــقد غير موجودة وقت العــقد، وأقر عقد السلم مع أن محل العقد، وهو المبيع غير موجود وقت العقد، والاستصناع مع أن المصنوع، وهو محل العقد،غير موجود وقت العقد، وهكذا كثير من العقود، فحكموا بأن هذه العقود غير قياسية، ولكنها عقود استحسانية أو على حد تعبير القانونيين عقود استثنائية، ولكن ذلك القول لايستقيم؛ لأن الاستثناء لايكون بهذا القدر من العدد، والاستحسان لايكون على هذا النحو، بل الأولى تعديل الفرض، والنظر في هذا الحكم، وهو أن المعدوم لايصلح محل عقد \_ نظرة فاحصة كاشفة، وتخصيص عمومه ليتسع لعدد من العقود أكثر مما وسع (١).

وقد كان مذهب مالك أقل تمسكًا بشرطية وجود المعقود عليه؛ لينعقد العقد فأجاز العقد على معدوم سيوجد إذا كان العقد عقد تبرع كالوقف والهبة، ولم

<sup>(</sup>١) إننا لو خصصنا قضية عدم صلاحية المعدوم لأن يكون محلا للعقد بعقود التمليك التي تقتضى القبض في المجلس كعقد الصرف وكذا عقد الهبة لكانت القاعدة مستقيمة لااستثناء فيها عند أبي حنيفة وأصحابه.

يجز العقد إلا على موجود في عقود المعاوضات، ولو كان سيوجد لأن ذلك يؤدى إلى الغرر والقمار في عقود المعاوضات، بينما لايؤدى إلى ذلك في عقد التبرعات؛ لأن المتبرع غير ملزم فيها، وما عليه من سبيل، فيقبل منه التبرع بالموجود والمعدوم الذي سيوجد، ويكون هذا وذاك منه سائغين (٢).

• • ١ - ويرى ابن تيمية أن المعدوم من حيث هو معدوم يصلح محلا للعقود كلها، وإذا عرض له عـدم الصلاحية، فليس ذلك لأنه معدوم، بل لأن فـيه غرراً وجهالة تفضى إلى نزاع أو قمار، ولذا يقول: «إن المعدوم في ذاته يصح أن يكون محلا للبيع مع اتفاق مالك وأبى حنيفة على عدم صلاحيته في الجملة. وهو يقول في ذلك : ليس في كتاب الله، ولاسنة رسوله، بل ولا عن أحد من الصحابة أن بيع المعدوم لايــجوز، لابلفظ عام، ولابمعنــى عام، وإنما فيــه النهى عن بيع بعض الأشياء التي هي معدومة كما فيه النهي عن بيع بعض الأشياء التي هي موجودة، وليست العلة في المنع الوجود ولا العدم، بل الذي ثبت في الصحيح عن النبي عَيْكُ أَنه نهى عن بيع الغرر، والغرر مالا يقدر على تسليمه، سواء أكان موجودًا أو معدومًا كالعبد الآبق والبعير الشارد، ونحو ذلك مما لايقدر على تسليمه، بل قد يحصل وربما لايحصل، وهو غرر لايجوز بيعه، وإن كان موجـودًا، فإن موجب البيع تسليم المبيع، والبائع عاجز عنه، والمشترى إنما يشتريه مخاطرة ومقامرة، فإن أمكنه أخذه كان المشترى قد قمر البائع، وإن لم يمكنه أخذه كان البائع قد قمر المشترى، وهكذا المعدوم الذي هو غرر، نهى عن بيعه لكونه غررًا لالكونه معدومًا، كما إذا باع ما يحمل هذا الحيوان أو ما يحمل هذا البستان، فقد يحمل وربما لايحمل، وإذا حمل فالمحمول لايعرف قدره ولا وصفه، فهذا من القمار وهو من الميسر الذي نهي الله عنه، ومثل هذا إكراء دواب لايقدر على تسليمها أو عقار لايمكنه تسليمه، بل قد يحصل وربما لايحصل» (٢).

وترى من هذا أن ابن تيمية يرى أن المعدوم يصلح محلا للعقد. بل يصلح محلا لكل عقد حتى عقد البيع، ويرى أنه إذا كانت قد وردت الآثار بعدم جواز



<sup>(</sup>١) راجع رسالة الشروط والعقود، لأستاذنا الكبير الشيخ أحمد إبراهيم بك.

<sup>(</sup>٢) راجع القياس في الشرع الإسلامي، ص ٤٠.

بيع أنواع من المعدوم فليست العلة في ذلك كونه معدومًا، بل العلة كونه فيه غرر وجهالة تؤدى إلى قمار، فالمعدوم الذي لايصلح محلا لبعض العقود داخل في باب الغرر الذي لاتصح معه العقود.

101 - ولننتقل إلى الأصل الشانى الذى يمنع وجوده صلاحية الشيء لأن يكون محلا للعقد، وهو الغرر، ومعناه أن يكون فى المعقود عليه جهالة بحيث يصعب تعيينه، أو يكون المعقود عليه مترددًا بين حالين يتحقق فى إحداهما تعيينه، وفى الأخرى لايتحقق، فيكون غير معين كالعقد على الجمل الشارد فى صحراء عقد بيع، فإنه يمكن العثور عليه فيتحقق وجوده، ويحتمل ألا يعشر عليه، فلايتحقق وجوده،فيكون ثمة غرر، فالغرر يرجع إلى الجهالة إما جهالة المعقود عليه وأوصافه، أو جهالة حاله من الوجود أو العدم.

فإذا كان في المعقود عليه غرر من أى نوع كانت الجهالة لم يصلح أن يكون موضوع عقد، وذلك أصل متفق عليه لتضافر الآثار بالنهى عن الغرر، وعن بيع وغرر، ولأن الجهالة في المعقود عليه تفضى إلى نزاع بحيث لايمكن الاتفاق، ولأن المعقود إذا احتمل حالين، ولم يستيقن بإحداهما عند العقد، كان ذلك قمارًا وميسرًا، فمن باع جملا شاردًا كان مقامرًا، لأنه إما أن يخسر إن عثر المشترى على الجمل، إذ قد باعه بأقل من ثمنه موجودًا في يده وقت العقد، وإن لم يعشر المشترى عليه كسب، لأنه أخذ مالا في نظير شيء ثبت أنه غير موجود، وكذلك الحال بالنسبة للمشترى.

والجهالات فى المعقود عليه قسمان: جهالة فاحشة لاتغتفر، ولا يصح معها العقد، وجهالة يسيرة ينعقد معها العقد، فجهالة النوع كأن يقول بعتك حيوانًا من غير أن يبين نوعه أهو من الجمال أم الشاه \_ جهالة فاحشة لاينعقد معها العقد، أما جهالة الوصف من نحو جيد أو ردىء كأن يبيع قمحًا يبين نوعه ولم يبين وصفه، فهذه جهالة يسيرة ينعقد معها العقد.

وفى كون الجهالة يسيرة أو فاحشة يجرى تنازع الفقهاء، فمثلا إذا تبايع شخصان وكان محل البيع واحدًا من ثلاثة أشياء يختاره المشترى من بينها على أن

يكون ذلك في مدة معلومة، فبعض الفقهاء اعتبر ذلك جهالة فاحشة في المعقود عليه، فلم ينعقد العقد في نظره، وبعضهم اعتبر هذه الجهالة يسيرة فجاز العقد ووجب على المشترى أن يختار أحد هذه الأشياء الثلاثة (١).

الم يكن اختلاف الفقهاء فقط في نوع الجهالة أهي فاحشة أم يسيرة، بل اتسع أفق الخلاف إلى أكثر من ذلك، فقال أبو حنيفة والشافعي: إن كل العقود لاتصح مع جهالة المعقود عليه جهالة فاحشة، أما مالك فقد قال: إن بعض العقود تصح مع جهالة المعقود عليه جهالة فاحشة، وبعضها لايصح، وقسم العقود إلى ثلاثة أقسام:

(۱) القسم الأول: المعاوضات الصرفة التي من شأنها أن يقصد بها تنمية المال كالبيع، والشراء، والإجارة، والسلم، وغير ذلك من عقود المعاوضات، والجهالة الفاحشة في المعقود عليه فيها تبطل العقد، وذلك لأن هذه العقود تجرى فيها المماكسات، فلابد من تعيين المعقود عليه تعيينا ينتفى معه كل نزاع، أو ما يؤدى إليه، ولأنه إذا لم يكن المعقود عليه محقق الوجود معلومًا بالخواص المعرفة له كان أحد العاقدين قد بذل مالا، بقصد أن ينال عوضًا، ومع ذلك لم يعرف العوض، ولم يستوثق من حاله، فلم يكن ذلك عدلا ومساواة بل يكون ميسرًا وقمارًا.

(۲) القسم الثانى: عقود هى إحسان صرف، لايقصد به تنمية المال كالصدقة والهبة، والإبراء، وهى تصح بالمعلوم والمجهول، والمحقق الوجود وغير المحقق، وذلك لأن الشارع حث على الإحسان فتوسع فيه بكل الطرق معلومها ومجهولها تيسيراً للمحسنين، وتكثيراً للإحسان، ولأنه لاضرر يقع على العاقد الآخر؛ لأنه لم يبذل شيئًا، فمن يوهب له جمل شارد إن عثر عليه فقد نال خيراً كثيراً، وإن لم يعشر عليه لم يحصل له ضرر، لأنه لم يبذل قليلا ولا كشيراً، ولاشىء فى ذلك يؤدى إلى المشاحة والخلاف، لأنه ما على المحسنين من سبيل، ويقول صاحب الفروق فى ذلك: «وهذا فقه جميل، ثم إن الأحاديث لم يرد فيها

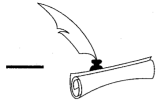
<sup>(</sup>١) راجع تهذيب الفروق، الجزء الأول، ص ١٧٠.

ما يعم هذه الأقسام، حتى نقول: «يلزم منه مخالفة نصوص صاحب الشرع، بل إنما وردت في البيع ونحوه»، فتقصر عليه وعلى ما يشبهه وهو عقود المعاوضات».

(٣) القسم الثالث: تصرفات لم يكن المال فيها جاريًا مجرى المعاوضات الصرفة ولا محرى البذل الصرف، كالمهر في النكاح، فالمال فيه ليس مقصودًا، وإنما المقسصود منه المودة والألفة والسكون، ومن هذه الجهة يكون المال كالبذل، فتصبح التسمية مع الجهالة، ومن جهة أن صاحب الشرع اشترط المال بقوله تعالى: ﴿أَن تبتغوا بِأموالكم محصنين غير مسافحين﴾. [النساء: آية ٢٤]، يكون كالعوض، فيقتضى هذا عدم صحة التسمية مع الجهالة والغرر، فلوجود الشبهين توسط مالك رضى الله عنه وجوز بعض الغرر كتسمية حيوان وبيان جنسه من غير بيان وصفه، ويحمل على الوسط، ولم يجز الغرر الذي لاضابط له (١)، ولاوسط، له يمكن الاعتماد عليه مثل البعير الشارد والعبد الآبق، لأنه لاضابط يمكن الاعتماد عليه، وبه يزول الغرر.

<sup>(</sup>۱) الفروق للقرافى، الجزء الأول، ص ١٥٠، ١٥١، وتهــــذيب الفروق للــشيخ محمد على الجزء الأول، ص ١٧١،١٧٠.

## العاقب



10٣ ـ كلام العاقدين هو ركن العقد المكون له، فهما المنشئان للعقد، والشارع يرتب عليه الآثار، على حد ما بينا فيما مضى، ومن الناس من يعتبر كلامه لغواً فى العقود، فلاتنعقد به، ومن الناس من يكون لكلامه أثر محدود فى تكوين بعض العقود، وهو مقيد بإرادة غيره، ومن الناس من يكون كلامه مطلق الأثر فى تكوين العقد، لاتقيده إرادة غيره، ولاتتعلق عقود عليها. وإن اختلاف أحوال الناس ذلك الاختلاف يقوم على توافر عنصرين، وعدم توافرهما، وهما الأهلية، والولاية، ولنتكلم عن كل واحد منهما بكلمة تجلى معناه وتبين أقسامه، وتوضح أحكامه مع الإيجاز.

## الأهلسة

301 \_ الأهلية معناها في الشريعة صلاحية الشخص للإلزام والالتزام، بمعنى أن يكون الشخص صالحًا لأن تلزمه حقوق لغيره، وتثبت له حقوق قبل غيره، وصالحًا لأن يلتزم بهذه الحقوق، فإذا صار الشخص أهلا لثبوت الحقوق المشروعة له، وثبوت الحقوق المشروعة عليه، وأهلا لأن يلتزم بحقوق ينشئ أسبابها القولية ويوجدها، كانت عنده الأهلية بجزأيها، أو كان عنده ما يسمى في عرف الفقه أهلية الأداء.

وإذا كان أهلا لأن تثبت الحقوق المشروعة له وعليه فقط، من غير أن يكون أهلا لأن ينشئ حقوقًا ويلتزمها، وبعبارة أخرى من غير أن يكون أهلا للمعاملة بين الناس، كان عنده جزء من الأهلية، ويسمى ذلك الجزء أهلية الوجوب. فأهلية الوجوب إذن هى صلاحية الشخص لأن تثبت له أو عليه الحقوق المشروعة، وأهلية الأداء تتضمن فوق ما تقدم صلاحية الشخص للمعاملة واستعمال الحقوق الثابتة له

والتصرف فيها، فلاشك أن أهلية الأداء لاتثبت من غير أهلية الوجوب، إذ هى من لوازمها، فلايكون الشخص صاحًا للمعاملة وإنشاء أسباب الالتزامات، وأسباب الحقوق، إلا إذا كانت قد ثبتت له الصلاحية لثبوت الحقوق المشروعة له أو عليه، فأهلية الأداء يدخل فى ضمنها بطريق التضمن أهلية الوجوب، فلاتشبت أهلية الأداء لشخص من غير أن تثبت له أهلية الوجوب، وقد تثبت أهلية الوجوب من غير أن تثبت له أهلية الوجوب، وقد تثبت أهلية الأداء (١).

وجود الإنسان، فالإنسان بمجرد وجوده تتحقق بوجودها وتنتفى بعدمها، هى وجود الإنسان، فالإنسان بمجرد وجوده تتحقق له أهلية وجوب كاملة أو ناقصة سواء أكان بالغًا أم صبيًا، وسواء أكان رشيدًا أم غير رشيد، وسواء أكان ذكرًا أم أنثى، وسواء أكان حررًا أم عبدًا (٢). وإن تلك الأهلية تستمر له إلى أن يموت، ويقول بعض الفقهاء إنها تستمر له إلى أن تؤدى عنه ديونه بعد الوفاة.

ولقد فرض أكثر الفقهاء أمرًا اعتباريًّا سموه الذمة، تتعلق به تلك الأهلية، وتتصل بها الواجبات. ويكون محلا لثبوت الالتزامات، فالذمة أمر تقديرى اعتبارى، فرض موجودًا ليكون محلا للديون وسائر الالتزامات والتكليفات، وبعبارة عامة إن الذمة يقدر وجودها ليكون الإنسان صالحًا للإلزام والالتزام، وليس ذلك بأمر غريب في قضايا الشرع والقانون، فكثير من الأمور الشرعية والقانونية

<sup>(</sup>۱) على ذلك تكون العلاقة المنطقية بين أهلية الوجوب وأهلية الأداء هي العموم والخصوص المطلق، كالعلاقة بين الحيوان والإنسان، لأن الأفراد الذين تثبت لهم أهلية الوجوب يدخل في عمومهم من تثبت لهم أهلية الأداء، فكل من عنده أهلية أداء عنده أهلية وجوب، ولا عكس، فأهلية الوجوب أعم أفرادًا، إذ قد يوجد من عنده أهلية الوجوب، وليس عنده أهلية الوجوب. عنده أهلية الأداء، وليس عنده أهلية الوجوب. (٢) يلاحظ القارئ لكتاب نظرية العقد للأستاذ الكبير السنهوري بك (مع دقته) تسامحًا في التعبير في الأهلية في نقطتين (إحداهما) أنه في النبذة رقم ٣١٧ عرف أهلية الوجوب تعريفًا ناقصًا فذكر أنها صلاحية الشخص لأن تكون له حقوق، ولم يذكر العنصر الآخر، وهو صلاحيته لأن تكون عليه حقوق، وذلك نقص، ولقد ذكر الأمثلة كلها لأهلية الوجوب من هذا القبيل مع أنه نقل في النبذة ٣١٨ تعريف أصول الفقه وتعريف فتحي ذكولو باشا، وهما يفيدان العموم، وليس فيهما نقص. (الثانية) أنه اعتبر الرق معدمًا لأهلية الوجوب في القوانين التي احترفت بالرق، مع أن الشريعة الإسلامية من القوانين التي لم تمنع الرق، والرقيق فيها غير فاقد الهلية الوجوب فله أن يتزوج بإذن سيده ويطلق، وإن جني اقتص منه، وإن أتلف ضمن، تلزمه الديون وتؤخذ من كسبه إن كان كسوبًا، ويباع فيسها إن لم يكن كسوبًا، وهذا كله لايكون إلا إذا كان عنده أهلية وجوب وإن لم تكن كأهلية الحر.

أمور تقديرية فرض الشارع وجودها، فالملك في الأشياء المملوكة ليس أمراً محسوساً وموجوداً حقيقيًّا، ولكنه شيء مفروض مقدر، وكذلك الرق والحرية أمران مقدران، وليسا بصفتين ذاتيتين للأحرار والعبيد، وإنما مؤدى الملك والحرية والرق هو تعلق أحكام مخصوصة تقدر هذه الأمور محلا لها، وكذلك الزوجية بين الزوجين أمر مقدر فرضه الشارع، وتعلقت به أحكام خاصة، وعلى هذا النحو فرض أكثر الفقهاء الذمة، لتكون محلا للحقوق المشروعة التي تجب على الشخص والحقوق التي تجب له؛ وذلك لأن تلك التكليفات لايصلح العقل محلا لها؛ لأن أهلية الوجوب تشبت للمجنون وللصبى في المهد، بل للحمل المستكن، متى ثبت وجوده بيسقين ونزل حيًّا؛ فإنه يوصى له، ويوقف عليه، ويستحق في الغلات ويرث، وكل هؤلاء لاعقل لهم، فلم يبق إلا أن نفرض أمراً يناط بالإنسانية نفسها، فكان الذمة؛ وإن قيل يقدر العقد فيهم لوجود الاستعداد وتناط به الحقوق والواجبات رد عليه بأن تقدير العقل موجوداً فيهم لايقل بعداً عن فرض الذمة وتقديرها.

ويرى بعض العلماء أنه لاحاجة \_ إلى فرض الذمة وتقديرها، إذ يكفى أن الشارع مكن الدائن من الاستيفاء من المدين، وأمر الشارع وتمكينه هما مناط الإلزام والالتزام (١). ولقد رد عليه صاحب كشف الأسرار ردًّا عنيفًا، وإنا لنرى أن الأمر في شأنها أقل من أن يكون موضع خلاف، إذ الخلاف فيه خلاف لاجداء فيه ولاأثر، ولاثمرة له، بل هو خلاف فلسفى يعد من ملح العلم، لامن لبه وصلبه.

107 ـ ذكرنا فيما مضى أن الإنسان تثبت له أهلية من وقت وجوده إلى موته، وإن الأهلية بنوعيها خاصة ببنى الإنسان لاتثبت لغيرهم، ولكن نرى جهات خاصة يشبت لها حقوق، ويدخل وليها باسمها في تصرفات كجهات بيت المال وجهة الأحباس والمدارس، فهل تشبت أهلية الوجوب لهذه الجهات ؟ لاشك أن القانون الحديث يفرض أن لهذه الجهات وما شابهها شخصية معنوية، فالشركات والمؤسسات التي ترصد فيها الأموال للجهات العامة، سواء أكانت بطريقة الوصية



<sup>(</sup>١) راجع الأهلية وعوارضها لأستاذنا الجليل أحمد إبراهيم بك.

أم بغير طريقها، لها في القانون شخصية معنوية يعترف بها ويقرها أكثر القانونيين، وعلى ذلك تكون لها أهلية وجوب باعتبار هذه الشخصية. أما الشريعة الإسلامية، فلم يكن فيها ما يسمى الشخصية المعنوية، ولذلك كان إثبات أهلية وجوب لبيت المال والوقف موضع نظر في الشريعة، ولانجد عبارة ثابتة في كلام الفقهاء تفيد أن للوقف ونحوه أهلية وجوب،بل نجد مثلا أن بعض الفقهاء يصرح بأن الوقف لا ذمة له، فيجيء في تنقيح الحامدية ما نصه : «المصرح به أن الوقف لا ذمة له، وأن الاستدانة من القيم لاتثبت الدين في الوقف، إذ لا ذمة له، ولايثبت الدين إلا على القيم، ويسرجع به على الوقف، وورثته تقوم مقامه في الرجوع»(١). وهذا نص يفيد أن المعروف عند الفقهاء أن الوقف لا ذمة له، وإذ لم يكن للوقف ذمة تحل فيها الحقوق والواجبات، وأن المسئول هو القيم عليه، فليس له إذن أهلية وجوب. ويجرى مثل ذلك في بيت المال ونحوه؛ ولكن من جهة ثانية نرى أن حقوقًا تثبت لهذه الجهات، وتصرفات تعقد معها يتولاها الناظر، وليس لشخصيته أثر فيها، بدليل أنه إذا عزل أتمها من يخلفه في القيام عليها؛ وهذه التصرفات الشرعية لايمكن تخريجها إلا إذا فرضنا للوقف وما يشبهه ذمة منفصلة عن ذمة الناظر؛ فمثلاً من المقرر فقهـيًّا أن الإجارة تبطل بموت المؤجر أو المستأجر ومع ذلك إذا مات ناظر الوقف، وكان قد أجر أرض الوقف أو دوره لاتبطل الإجارة؛ لأنهم فرضوا أن المؤجر ليس هو الناظر، ولكن المؤجر هو الوقف نفسه، وأن الناظر كالوصى على اليتيم، تولى هو الإجارة بالنيابة عن الوقف، وإذا كان كذلك فلابد من اعتبار أن للوقف ذمة تتبعها أهلية وجوب، لأنا اعتبرناه مؤجرًا من جهة، ولأنا اعتبرناه كالمحجور عليه من جهة ثانية، والمحجور عليه له ذمة، وأهلية وجوب بلانزاع، ونرى غير ذلك أن الفقهاء يقررون أن كل تصرف سائغ شرعى يدخل فيه الوقف، تلزمه كل التزاماته، ولو عــزل الناظر الذي تولاه، ومن ذلك مثلا ما جاءً في تنقيح الحامدية : «للمسجد وقف فأذن الناظر لحصري أن يكسو المسجد، ويكون ثمن الحصير من ربع الوقف ففعل وعيزل الناظر ثم تولى ناظر، وهو إلى الآن ناظر، والناظر الأول لم يتناول من ريع الوقف شيئًا، فهل يلزم الناظر الثاني

<sup>(</sup>١) تنقيح الحامدية الجزء الأول، ص ٣٢٢.

تخليص حق الحصرى؛ لأن حقه معلق بريع الوقف، أم يلزم الناظر الأول؟ الجواب يلزم الناظر الشانى تخليص حق الحصرى، ودفعه له من ريع الوقف. ولايلزم ذلك الناظر الأول حيث عزل» (١).

وهكذا ترى كثيراً من الحقوق والواجبات تلزم جهة الوقف كما تلزم جهة بيت المال، فت ثبت لهما حقوق وعليهما واجبات، ولذا نرى أن أمثل السبل أن نفرض لهما شخصية معنوية كما فرض القانون، وأن نجعل الوقف كالمؤسسات، وأن نقدر لهما أهلية وجوب؛ لأن مناطها متحقق، وهو الصلاحية لثبوت الحقوق والواجبات، ولامانع أن تشبت مع أهلية الوجوب الذمة؛ لأنها أمر تقديرى اعتبارى، ولامانع في أن تفرض في جهات البر والخير، كما فرضت في الإنسان، مادام كلاهما له حقوق وتلزمه التزامات، يدفع إليها ناموس التعامل بين الناس، ونظام التبادل الاجتماعي والاقتصادى.

۱۵۷ \_ وأهلية الوجوب تكون ناقصة، وتكون كاملة، فهى كاملة فى كل مولود بمجرد ولادته، وناقصة فى الجنين، فالجنين له أهلية وجوب ناقصة، ونقصها لسبين :

(أحدهما) أنه يحتمل الحياة والبقاء، فقد يولد ميتًا، فيكون في حكم العدم، ولايثبت له شيء من الحقوق، وقد يولد حيًّا فيكون له حق الإنسان، وقد كان مع هذا الاحتمال في الوجود لايصلح لأن يكون محلا لإثبات الحقوق مطلقًا، ولكنه لما كان موجودًا فعلا أو حكمًا، وإن لم تتحقق حياته الإنسانية في ظاهر الوجود تثبت له بعض الحقوق، ولم يكن كالإنسان الحي في ظاهر الكون.

(ثانيهما) أنه يعتبر وهو في بطن أمه جزءًا منها، إذ يتحرك بحركتها، ويعطيه الشارع بعض ما يلحقها من أحكام، فيعتق بعتقها إن كانت أمة، ولكنه جزء على استعداد للانفصال كاملا مستقلا بحياته، فاعتبارًا لهذين الوجهين، كونه جزءًا من أمه وصلاحيته للانفصال عنها، وحياته مستقلا دونها، أعطاه الشارع بعض الحقوق دون بعضها الآخر.

<sup>(</sup>١) الكتاب السابق، ص ٢٢٣.

وعلى ذلك يكون الجنين في بطن أمه أهليته للوجوب ناقصة، فلا تلزمه حقوق لغيره قط؛ لأن ثبوت الحق على الشخص يكون بفعل منه أو بالتزام يلتزمه هو بعبارته، أو بعبارة من له الولاية عليه، ولاشيء من ذلك يتصور بالنسبة للجنين، فليس له فعل يوجب عليه ضمانًا أو لايوجب، وليست له عبارة تنشيء حقوقًا، وليس له ولى شرعى ينشيء عليه حقوقًا بعبارته. ولكن يثبت له بعض الحقوق، فتشبت له الحقوق التي لاتحتاج في وجودها إلى قبول، فيثبت له الميراث وتثبت له الوصية، وتشبت له غلات الوقف إذا كان شرط الواقف يدل على ذلك، ويثبت له النسب، ولايقبل النفي إذا حصل إقرار، وذلك كله لأن هذه الحقوق ويثبت له النوجد من يتولى عنه صيغة القبول، فلا تنعقد الهبة له، لأنها تحتاج إلى قبول، ولا ولا ولى للجنين يتولى عنه القبول، فلايثبت له ذلك الحق.

فالفقه الإسلامي كما ترى لا يجعل للجنين وليًّا أو وصيًّا، ولكن المادة الثالثة من قانون المجالس الحسبية جعلت للجنين وصيًّا يقيمه المجلس الحسبي، حتى لا تضيع الغلات، ولا تفسد الأملاك التي تثبت له، والشريعة تعتبر الأمين الذي يكون تحت يده مال الجنين قائمًا مقام الوصى، فلا مانع من اعتبار الوصى الذي يعين بحكم تلك المادة هو الأمين الذي أوجبت الشريعة أن يكون تحت يده المال الموقوف للحمل بمقتضى أحكام الميراث ولا تتغير الصفة بتغير المسمى (١).

۱۰۸ ـ وأهلية الوجوب المالية تثبت كاملة بمجرد ولادة الإنسان، حتى إن وليه أووصيه لو اشترى شيئًا بمجرد وجوده في الحياة تكون له أهلية وجوب كاملة بالنسبة للأموال، أما التكليفات العبادية أو الاعتقادية، والعقوبات، فلاتجب عليه إلا بالبلوغ، وتكون مع أهلية الأداء الكاملة على ما سنبين.

<sup>(</sup>۱) الرقيق لاتشبت له ملكية الأموال ما لم يكن مكاتبًا، بل العبد وماملكت يداه لسيده، ولا يرث، ولكن للرقيق حقوق غير مالية، فله أن يتزوج بإذن سيده، وإذا تزوج فله أن يطلق، وتلزمه نتائج أفعاله الجنائية فيقتص منه، وإذا أتلف مالا يستوفى أولا من كسبه إن كان كسوبًا، ثم من رقبته، ويصح الإقرار من العبد، وإذا أقر بمال لزمه ووجب عليه الوفاء ولكن لايؤخذ بهذا الإقرار إلا بعد عتقه، فلا يؤخذ سيده بإقراره، لأن الإقرار حجة قاصرة، وكان هذا يدل على أن للعبد ذمة، وأهلية وجوب، ولكن نقصها عارض الرق؛ وذلك لأجل حق سيده على رقبته.

وعلى ذلك نقول إن أهلية الوجوب تكون كاملة بالنسبة للحقوق المالية الخالصة، ولو لم تثبت معها أهلية الأداء، وتثبت أهلية الوجوب مجردة عن أهلية الأداء للصبى غير المميز، وللمجنون ومثله المعتوه غير المميز (١). فهؤلاء تثبت لهم أهلية الوجوب كاملة في الأمور المالية، ولكن لاتثبت لهم أهلية أداء قط، فتثبت لهم كل الحقوق المالية الكاملة من غير أن يثبت حق المعاملات، ويتولى عنهم القوامون عليهم هذه المعاملة.

(i) وذمتهم صالحة لقبول كل الالتزامات التي تجيء ثمرة للتصرفات الشرعية التي يقوم بها أولياؤهم، ويجيزها الشارع لهم، ويتقيدون بها، وليس لهم إذا وكان من شأنها أن تلزم القاصرين، فأثمان الأعواض التي عقد عليها تلزمهم، وتجب في مالهم، ومهور الزيجات التي يعقدها لهم أولياؤهم كذلك، وفي الجملة كل الالتزامات المالية التي تنشأ بأسباب يتولاها باسمهم الأولياء والأوصياء عليهم تكون لازمة، وتحل في ذمتهم، وتؤدى من أموالهم، فإن رشدوا قبل الوفاء وجب عليهم الوفاء، وكذلك تلزمهم نفقة الزوجية، لأنها من مقتضى العقد الذي تم البردوي في أصوله: إن نفقة الزوجية تلزمه، لأن لها شبهة بالأعواض، لأنها البزدوي في أصوله: إن نفقة الزوجية تلزمه، لأن لها شبهة بالأعواض، لأنها الزوجية صلة مستحقة بالعقد، ونحن نختار مذهب الشافعي الذي يرى أن نفقة الزوجية على الصغير غير المميز، والمجنون والمعتوه غير المميز.

(ب) ويثبت في ذمتهم كل ما هو من مئونة المال، ومعارمه، فيجب في أموالهم الخراج والعشر؛ لأن الخراج في أصل شرعته مئونة لحماية الأموال



<sup>(</sup>۱) الجنون مرض يمنع العقل من إدراك الأمور على وجهها ويصحبه اضطراب وهياج غالبًا، والعته مرض يمنع الشخص من إدراك الأمور على وجهها أيضًا، ولكن يصحبه هدوء، وكشير من الفقهاء يعتبرهما نوعًا واحدًا.

<sup>(</sup>٢) راجع أصول فخر الإسلام وعليه كشف الأسرار، الجزء الرابع، ص ١٣٦٠.

والأعراض والأنفس، والدفاع عن البلاد، كما هو لإنشاء القناطر والترع ونحو ذلك، وكذلك العشر، فهما مئونتان للأموال، هذا على المسلم، وذلك على غيره، ويجبان في مال هؤلاء القاصرين، لهذا ولأن جانب المئونة في العشر أكثر أثراً من جانب العبادة، وهناك واجبات مالية اختلف في تغليب كونها عبادة أو مئونة مالية، فمن قال إنها عبادة قال إنها لاتجب على الصغير والمعتوه غير المميزين والمجنون، ومن قال إنها مئونة أو غلب فيها جانب المئونة قال إنها تثبت في ذعمهم، وتجب في أموالهم.

(۱) فصدقة الفطر غلب بعض الفقهاء جانب المئونة فجعلها واجبة في أموال هؤلاء، وغلب آخرون فيها جانب العبادة، فمنع ثبوتها في مال هؤلاء، فأبو حنيفة وأبو يوسف أوجباها في مال هؤلاء القاصرين تغليبًا لجانب المئونة، ومحمد وزفر لم يوجباها في أموالهم تغليبًا لجانب العبادة.

(٢) وكذلك كان موضع الخلاف بين الفقهاء زكاة الأموال، فالشافعي ومالك وأحمد رضى الله عنهم رجحوا جانب المالية فيها، فأوجبوها في أموال القاصرين، وأيدوا كلامهم ببعض الآثار، وأبو حنيفة وأصحابه رجحوا فيها جانب العبادة، والقاصر غير مكلفها.

(ج) وتلزمهم أيضًا الصلات التى تشبه المئونة المالية، وهى نفقة الأقارب؛ فهذه صلة القربى، ولكنها ليست عبادة خالصة، بل هى مئونة مالية أوجبها النظام الاجتماعى وأيدته الشريعة، فالأسرة وحدة اجتماعية متعاونة متآزرة متضافرة، ومن واجب التآزر أن يدفع غنيها عن فقيرها غائلة الجوع، وأن يسد رمقه، فكان من مئونة الغنى وتكليفاته أن ينفق ذوو اليسار من الأسرة الواحدة على ذوى العسرة، وإذا كان ذلك مئونة للمال، فهو يتبعه مهما يكن حامله، رشيدًا أو غير رشيد، صغيرًا أو كبيرًا، مجنونًا أو عاقلا، وبذلك تقوم الأسرة على بنيان من التعاون متين الدعائم.

(د) الغرم المالي، فيلزمه أيضًا ضمان ما يتلفه من أموال، لأن ضمان المتلفات يكون بالمال بعوض المتلف له، وذمته صالحة لوجوب كل ما هو مالي،

وليس من قبيل العبادة، ولأن المقصود ليس فعلا يقوم به، بل المقصود مال يعوض المفقود ويربح الخاسر، فيثبت المال في ذمته، ويؤديه عنه من مالية وليه أو وصيه.

وهكذا كل أمر مالى يكون القاصر ذمته فيه كذمة الرشيد ما دام لم يغلب فيه جانب العبادة، ويؤدى عنه وليه أو وصيه كل ما يثبت في ذمته (١).

## أهلية الآداء

الشخص صالحًا لاكتساب حقوق بتصرفاته القولية، وإنشاء حقوق لغيره بهذه التصرفات، فأول أثر إذن للبوت أهلية الأداء صحة التصرفات القولية، بمعنى اعتبارها أسبابًا منشئة للحقوق للشخص وعليه، فمن كانت عبارته صالحة لأن تكون سببًا لثبوت الحقوق للشخص وعليه، فمن كانت عبارته صالحة لأن تكون سببًا لثبوت الحقوق له وعليه، فعنده أهلية أداء، ومن لم تكن عبارته صالحة لتلك السببية، فهو فاقد أهلية الأداء، ولاشك أن الصبى غير المميز، والمجنون والمعتوه غير المميز، وهم الذين ذكرنا أن أهلية الوجوب ثابتة كاملة لهم، هؤلاء فاقدو أهلية الأداء، لأن عبارتهم ملغاة ساقطة لاتصلح سببًا لإنشاء حقوق لهم أو لغيرهم، إذ العبارة التي تنشأ بها التصرفات الشرعية هي العبارات المقصود معناها التي يفهم قائلها المراد منها في عرف الناس، والأثر الشرعي لها في الجملة، لا على وجمه التفصيل، فيفهم أن البيع يقتضي خروج المبيع من ملك البائع، واستحقاقه للشمن، ووجوب دخوله في ملك المشتري، ووجوب الشمن عليه، وأولئك الذين فقدوا التمييز لايتم هذا القصد في عباراتهم؛ فتكون ملغاة، ولا تصلح سببًا شرعيًا لإثبات هذه الحقوق.

• ١٦٠ \_ وغير هؤلاء تشبت لهم أهلية أداء كاملة أو ناقصة، فكل مميز عنده أهلية أداء، إذ مناط هذه الأهلية هو العقل، فحيثما وجد العقل ومعه التمييز توجد

<sup>(</sup>۱) اعتمـدنا فى الكلام فى أهلية الوجوب على شـرح المنار فى باب المحكوم عليه،وعلى مرآة الأصـول الجزء الثانى المحكوم عليه أيضًا، وعلى كشف الأسرار على أصول فخر الإسلام الجزء الرابع، ص ١٣٥٧ وما يليها، وعلى كتاب الأهلية وعوارضها لأستاذنا الجليل الشيخ أحمد إبراهيم بك.



أهلية الأداء، وذلك لأن التمييز يجعل الشخص يفهم القصد من عباراته، ويدرك ثمراتها، فتكون عباراته صالحة لإنشاء الحقوق له أو عليه، ولقد جعلوا حد التمييز أن يكون الشخص عارفًا لمعانى الألفاظ الدالة على العقود، فيفهم مثلا أن البيع سالب، والشراء موجب، بمعنى أن البيع يسلب ملكية المبيع من البائع، والشراء يدخل المبيع في ملك المشترى، ولايتصور التمييز ممن دون السابعة. وأهلية الأداء تكون كاملة وناقصة تبعًا لكمال العقل ونقصانه.

فأهلية الأداء تثبت كاملة للبالغ العاقل الرشيد الذي لم يحجر عليه لأى سبب من الأسباب، ومن كان كذلك كان حرًّا في التصرف في أموال يتصرف فيها بالطرق الشرعية التي يراها غير مقيد بأى قيد، لأن العقل والرشد كافيان لتقييد تصرفاته بالمصالح، فالمفروض فيه أنه لا يتصرف تصرفًا إلا عن روية وتفكير وتقدير وتدبر؛ وهو أدرى بما فيه مصلحته، وليس ثمة مانع يمنعه إلا حق غيره في الاستمتاع بحريته وحقوقه كاملة؛ كما يستمتع هو.

أما ناقص الأهلية فهو من كان عنده أصل التمييز، ولكن لم يكن عنده كمال العقل، إما لعدم بلوغه السن التي جعل بلوغها أمارة لكمال العقل، وإما لنقص بين في العقل مع وجود أصل التمييز؛ إما لأن العقل قد كمل، والسن قد بلغت حدودها، ولكن في تصرفاته ما يدل على نقصان تدبيره المالي، والأول هو الصبي الميز؛ والثاني هو المعتوه المميز؛ والثالث السفيه ويلحق به ذو الغفلة، فهؤلاء جميعًا ناقصو الأهلية، لأن أصل التمييز عندهم ولكن ينقصهم كمال العقل وحسن التدبير، ولنتكلم عن كل واحد بكلمة موضحة له، ثم لنبين أحكامهم حملة (١).

العقود في الجملة، ويعرف المراد منها عرفًا، ولايتصور التمييز في سن دون العقود في الجملة، ويعرف المراد منها عرفًا، ولايتصور التمييز في سن دون السابعة، فالسابعة هي الحد الأدنى للتمييز، وقد يتجاوزها الشخص ولايميز مادام لم يعرف معانى العقود، ومقتضياتها في عرف الناس، وبالإجمال هذا هو حد

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي، الجزء الخامس، ص ٣٧.

التمييز الأدنى، أما نهاية الصبا، فقد اتفقت كلمة الفقهاء على أنها ببلوغ الحلم، غير أن دفع الأموال وأهلية الأداء الكاملة لاتتم بمجرد بلوغ الحلم باتفاق الفقهاء، بل إن الأهلية تتم بأمرين، وهما بلوغ الحلم أو بلوغ النكاح والرشد، وذلك هو مدلول قوله تعالى: ﴿وابتلوا اليتامى حتى إذا بلغوا النكاح فإن آنستم منهم رُشداً فادفعوا إليهم أموالهم﴾. [النساء: آية ٦]. فدفع المال أو أهلية الأداء الكاملة مشروطة بشرطين لابد من تحققهما: وهما بلوغ النكاح وإيناس الرشد، فما لم يتوافرا معًا، لا يعطى للصبى ماله، بل لقد ذهب سعيد بن جبير والشعبى والضحاك إلى أنه يعتبر يتيمًا ما لم يؤنس رشده. فقد جاء في تفسير القرطبى «قال سعيد بن جبير والشعبى : إن الرجل ليأخذ بلحيته وما بلغ رشده، فلا يدفع لليتيم ماله، وإن كان شيخًا، حتى يؤنس منه رشده» وهكذا قال الضحاك : «لا يعطى اليتيم، وإن بلغ المائة سنة، حتى يعلم منه إصلاح ماله».

وإذا لم يكن حلم كان البلوغ ببلوغ خمس عشرة سنة للجارية والغلام عند أكثر الفقهاء، ومنهم صاحبا أبى حنيفة، وعند أبى حنيفة ببلوغ سبع عشرة سنة للجارية وثمانى عشرة للغلام. وعند مالك يبلغ بسبع عشرة سنة من لم تكن عنده إحدى أمارات البلوغ.

هذا موجز في حقيقة البلوغ واختلاف العلماء فيه، أما الرشد فالمتتبع لكلامهم يرى أن المراد به القدرة على تدبر الأمور المالية، واستغلال الأموال استغلالا حسنًا، فهذا ابن عباس وغيره يفسر الرشد بأنه صلاح العقل وحفظ المال، وإذا كان الرشد هو القدرة على تنمية الأموال واستغلالها، وحسن القيام عليها وتدبير شئونها فهو لابد أن يختلف باختلاف تعقد الحياة، وتشعب مسالكها، واختلاف طرائقها، وكلما كانت الحياة الاجتماعية ساذجة يسيرة لم تتسع الحاجات فيها، ولم تتشعب أبواب الرزق، ولم تختلف مناهجها ـ سهل على الشخص تدبير ماله، فإذا كان ماله أرضًا زراعية، كان القيام عليها بحرثها وإلقاء البذر، ورجاء الثمار من الرب، فتجود عليه السماء بالغيث، أو الأنهار بالجودي، حتى إذا انحسر عنها الماء قليلا بذر بذره، ورجاء من العناية ثمره، وهكذا تسود السهولة كل أسباب الرزق، فليس من الغرابة أن ينال الفتي رشده في الخامسة عشرة أو قبلها أو بعدها الرزق، فليس من الغرابة أن ينال الفتي رشده في الخامسة عشرة أو قبلها أو بعدها

بقليل. أما إذا كانت الحياة متسعة الأفق، عريضة الجوانب، متشعبة المسالك، تحكمها نظم اجتماعية واقتصادية متشابكة، لايدركها الفتى إلا بعد نضج ودراسة، كان لابد إذن أن تتأخر سن الرشد، وأن تتباعد عن سن البلوغ.

وإذا كانت الأهلية الكاملة لاتتم إلا بعنصرين: البلوغ والرشد، وقد حكمنا بتأخر الرشد عندما تتعقد مناهج الحياة، وأسباب الرزق، فلابد إذن بمقتضى كلام الفقهاء أن يستمر الفتى ناقص الأهلية أمدًا غير قصير، حتى يرشد، ويستحق أن يدفع ماله إليه، وهو في هذه المدة يختبر الوقت بعد الآخر؛ ليستفيد من تجارب الحياة، ويعلم القوام عليه مقدار ما وصل إليه من علم بها وبشئون المال.

ولقد كانت آراء الفقهاء متسعة الأرجاء واسعة الرحاب، فلم يعينوا للرشد سنًا خاصة وإن عينوا للبلوغ سنًا، نعم إن أبا حنيفة جعل نهاية لسن الحجر ونقص الأهلية، وهي خمس وعشرون سنة، ولكن وجهة نظره في ذلك لم تكن تعيين سن رشد؛ بل لأنه يرى هو وزفر والنخعي أنه لايصح أن يحجر على الحر البالغ إذا بلغ مبلغ الرجال ببلوغ الخامسة والعشرين، ولو كان أفسق الفساق، وأشدهم تبذيرًا لماله، ما دام عاقلا ليست عنده لوثة جنون، ولا اختلاط عته، ولكن جمهور الفقهاء خالفوهم، وقرروا أن يستمر الشخص ناقص الأهلية حتى يبلغ رشده، ويستطيع القيام على ماله وتدبيره وتثميره (١).

177 \_ ولقد نهجت القوانين الحديثة منهج الشريعة في أنها اعتبرت بلوغ الرشد هو المناط لكمال الأهلية، وما دام الرشد لم يتوافر فالشخص ناقص الأهلية، ولقد جاء في شرح القانون المدنى للمرحوم أحمد فتحى زغلول باشا نبذة قيمة في هذا المقام هذا نصها: «المولود يولد فاقد الأهلية(٢) ويبقى كذلك إلى أن يبلغ سن التمييز، ثم يدخل في دور جديد هو دور التمييز، إلا أن عقله وملكاته لايزالان غضين، فلايقوى على تقدير الأفعال التي تصدر عنه، أو يتعمد فعلها تقديراً صحيحًا، ثم هو لايصل إلى هذه المرتبة إلا بعد أن تنضج قوته العاقلة،

<sup>(</sup>١) سنبين الخلاف في ذلك عند الكلام على السفيه.

<sup>(</sup>٢) يقصد أهلية الأداء.

ويكون له بعض الخبرة، حتى يؤمن على إدارة أمواله بنفسه، ومعلوم أن بلوغ هذه المرتبة لايتم للجميع بصورة واحدة، ولا في زمن واحد، بل هم يختلفون في ذلك اختلافًا كبيرًا، إلا أن منافع الناس وضرورة الأمن في المعاملات والحاجة إلى وضع حد تنتهي إليه حال الإنسان، ويخرج ببلوغه من دور التردد إلى دور العمل، كل ذلك قضى بستقدير الزمن السذى يخلص فيه كل واحد من ذلك الحجر، وتتم له الأهلية. والشرائع مختلفة في تقدير هذا الزمن، فمنها ما جعله اثنتي عشرة سنة للأنثى، وأربع عشرة للذكر، كما فعل الرومانيون في البداية، منذ كانت الأمة في نشأتها الأولى ساذجة الأخلاق، قليلة العدد، أيام كانت المراقبة شديدة في تربية الأولاد، والروابط العائلية قوية كافية لجمايتهم، وتدارك ما قد يفرط منهم من الأعمال قبل استفحال الضرر، فلم يكن من باعث يحمل الشارع على الإبطاء بمنح الأهلية الكاملة، والولد محوط بهذه العنايات كلها، فلما ازدحم المجتمع بأهله، وكثر المال، وتنوعت الرغبات والمطالب وتشعبت أعمال الإنسان، وامتدت أطماعه إلى أبعد من داره وعـشيـرته، ووهن رباط العائلة بضـغط المؤثرات ظهرت مـضار التعجيل بإقرار الأهلية، واضطر الشارع إلى تأجيل زمانها فجعله خمسًا وعشرين سنة، ومن الشرائع ما وقفت عند الحادية والعشرين، ومنها ما اقتصر على تسع عشرة سنة (١).

وقد كان القانون المصرى يسير على اعتبار سن كمال الأهلية ثماني عشرة، ولكن لوحظ أن الفتى أو الفتاة في هذه السن يكون غرًا غير عالم بشئون الدنيا وإدارة أمواله، لأنه يكون لايزال عاكفًا على تلقى دروسه منقطعًا عن إدارة أمواله، غير متفرغ لها، فرفعت السن إلى إحدى وعشرين على حسب القانون الصادر في ١٣٠ اكتوبر سنة ١٩٢٥، وقد جاء في المذكرة الإيضاحية لهذا القانون خاصًّا برفع سن الرشد ما نصه: «ومن التعديلات المهمة التي أدخلها المشرع رفع السن التي تنتهى فيها الولاية أو الوصاية من ثماني عشرة إلى إحدى وعشرين سنة، وهذا التعديل دفعت إليه التجربة، فإن الاختبار دل على أن سن الثماني عشرة المحدودة الآن لبلوغ الرشد وانتهاء الوصاية غير كافية بالنظر إلى الأحوال الاجتماعية

<sup>(</sup>١) شرح القانون المدنى ص ٢٨، ورسالة عوارض الأهلية للأستاذ أحمد إبراهيم بك.



الحاضرة، فإن غالب الشبان يكونون في دور التعليم حين بلوغهم هذه السن، ولذلك يكونون بطبيعة الحال قليلي الخبرة بالحياة العملية أضف إلى ذلك ما يحيط بالشاب الصغير من دواعي الإغراء بالإسراف والتبذير، وقد شوهد في كثير من الأحوال أن شبابًا رفعت عنهم الوصاية، وسلمت إليهم أموالهم عند بلوغهم ثمانية عشر عامًا، فبددوها كلها أو معظمها في قليل من الزمن؛ ولهذا رأت الوزارة رفع السن التي تنتهي ببلوغها الوصاية من ثماني عشرة سنة إلى إحدى وعشرين».

ولقد أخذ القانون الجديد بمبدأ اختبار القاصر في وقت الحجر عليه ونقصان أهليته للأداء والمعاملة، وهو مبدأ القرآن الكريم، إذ يقول تبارك وتعالى: ﴿وابتلوا اليسامى حتى إذا بلغوا النكاح فإن آنستم منهم رشدًا فادفعوا إليهم أموالهم﴾. [النساء: آية 7]. فلقد نص ذلك القانون على أن القاصر متى بلغ ثماني عشرة سنة ولم يمنع من التصرف في ماله جاز للوصى أن يسلم أمواله ليتولى بعض إدارتها، فيكون له قبض دخله، والتصرف فيه، والتأجير لمدة سنة أو أقل، وزراعة أرضه، والقيام بما يلزم للعقارات من أعمال الحفظ والصيانة، ويعتبر راشدًا في التصرفات قاصرًا في غيرها، فإذا أساء التصرف فيما أعطيه منه منع من كل تصرف وليس له أن يطلب الإذن بالتصرف قبل مضى سنة من تاريخ المنع (۱).

177 ـ وخلاصة القول: أن الصبى الممين ناقص الأهلية، والحد الأدنى للتمييز سبع سنوات، والشريعة قد جعلت للبلوغ أمارات خاصة؛ فإن لم تتحقق تلك الأمارات، فبالسن، ولم تجعل الشريعة مطلق البلوغ سببًا في كمال أهلية الأداء، بل أهليته لاتكمل في الشريعة إلا بالسن وإيناس الرشد. ولم يعين الفقهاء سنًا لإيناس الرشد، ولكن القوانين الحديثة عينت سنًا فخالفت الشريعة في ذلك، ولكن لم تتجاف عن معناها ومرماها.

السفيه: السفيه (٢) هو من لايحسن القيام على تدبير ماله، فينفق في غير مواضع الإنفاق، والحجر على السفيه موضع خلاف كبير بين العلماء، وقد

<sup>(</sup>۱) راجع المواد ۲۹، ۳۰، ۳۱، ۳۱، ۳۳، من قانون المجالس الحسبية الصادر في ۱۳ اكتوبر سنة ۱۹۳٥. (۲) جاء في تفسير القرطبي : المهلهل الرأى في المال الذي لايحسن الأخذ لنفسه ولا الإعطاء منها، شبه بالثوب السفيه، وهو الخفيف النسج، والبذيء اللسان يسمى سفيها، ولا تكاد تتفق البذاءة إلا في جهال الناس، وأصحاب العقول الخفيفة؛ والعرب تطلق السفه على ضعف العقل تارة وعلى ضعف البدن أخرى، قال الشاعر :

تضاربت فيه أقوالهم، وللسفيه حالان : إحداهما أن يبلغ الشخص سفيها، وقد اتفق العلماء على أنه لايعطى ماله، بل يمنع منه عملا بقوله تعالى : ﴿ولاتؤتوا السفهاء أموالكم ﴾. [النساء: آية ٥]. ولكن اختلفوا في موضعين في هذه الحال (احدهما) أن كثرة العلماء على أن ماله لايدفع إليه، ويمنع من كل التصرفات القولية، فليس له أن يقر بحق لغيره. ولا أن يبيع ولا أن يشترى، ولكن روى عن أبى حنيفة أنه يقول إن ماله لايسلم إليه، ولكن عقوده، وكل تصرفاته القولية صحيحة كتصرفات غيره من العقلاء، لأن أهليته تكمل بمجرد البلوغ عنده، ومنع المال لكيلا يتمكن من تنفيذ تصرفاته التي تسوء عقباها، ولأن المنع وحده تأديب وزجر، وفيه الكفاية، ولكن روى أيضًا عن أبي حنيـفة أن الشخص إذا بلغ سفيهًا استمر الحجر عليه، فمنع من ماله، ولا تنفذ تصرفاته فيه وذلك الراجح. (الوضع الثاني) أن كثرة العلماء على أن الشخص إذا بلغ سفيهًا استمر الحجر عليه، فما لم يرشد لايمنع الحجر عنه. ويستمر ناقص الأهلية، ولو بلغ أرذل العمر، لأن علة نقص الأهلية هي نقص العقل، وعدم القدرة على إدارة شئونه المالية، فما بقيت هاتان الحقيقتان أو إحداهما فالحجر مستمر، لبقاء علته وداعيه، وقال أبو حنيفة أن الشخص إذا بلغ خمسًا وعشرين سنة دفع إليه ماله، ولو كان سفيهًا ما دام عاقلا، لأنه ببلوغ الخامسة والعشرين لاينفع فيه زجر ولا تأديب، ورحم الله أبا حنيفة فقد روى عنه أنه قال : «إذا بلغ الخامسة والعشرين احتمل أن يكون جـدًا فأنا أستحى أن أحجر عليه»، وفي الحق أن الأصل عند أبي حنيفة أن الشخص متى بلغ عاقلا كملت أهليته، ولكن إن كان سفيهًا لايسلم إليه مال خشية أن يكون ذلك السفه بفعل الصبا، وغرارة الشباب الباكر، فمنع من ماله تأديبًا وتربية، وبعد الخامسة والعشرين لامـوضع للتربية، فليسلم مـاله، وليقض الله أمرًا كان مـفعولا، ويؤيد

ويجهل الدهر مع الحالم

نخاف أن تسفه أحلامنا

وقال ذو الرمة :

مشين كما اهتزت رماح تسفهت أعاليها من الرياح النواسم فكأنه يجعل السفه الشرعى إما مأخوذ من النوب السفيه بمعنى المهلهل، وإما من الضعف في العقل، والحفة في.

فكرة أبى حنيفة من حيث التفرقة بين حال الشباب قبل الخامسة والعشرين وبعدها ما يذكره علماء النفس وعلماء التربية وعلماء الأخلاق من أن العادات النفسية والخلقية تكون في دور التكون، وتكون مرنة رخوة قبل الخامسة والعشرين، وأكثر مرونة قبل العشرين، وبعد الخامسة والعشرين تتكون العادات، وتتخذ لها مجارى في النفس، ويصعب جد الصعوبة تغييرها، فإذا كان الفتى لم يبلغ الخامسة والعشرين وهو سفيه مبذر لماله، متلف له، فعسى أن يكون التأديب مغيراً لتلك العادة المرنة، ولكن بعد الخامسة والعشرين يصعب تغييرها، فليترك حبله على غاربه.

170 ـ هذه حال السفه الأولى، وهى بلوغ الشخص سفيها، أما الحال الثانية فهى بلوغه رشيدًا، ثم سفهه بعد ذلك، والحجر موضع خلاف بين العلماء أيضًا، فمن العلماء، وهم الأكثرون أيضًا من قال: إنه يصير ناقص الأهلية بالنسبة للتصرفات المالية الخالصة. ومن الفقهاء من قال: إنه لا يحجر عليه بحال من الأحوال، ومنهم أبو حنيفة على مقتضى أصله فى فقه هذه المسألة، ومعه زفر بن الهذيل، وبعض العلماء من فقهاء المذاهب الأخرى.

ونرى من هذا السياق أن أباحنيفة استمسك بعدم الحجر على السفيه واعتبره كامل الأهلية، سواء أعرض له السفه بعد بلوغه رشيدًا، أم بلغ سفيهًا على النحو الذى علمته في الحال، فالأصل عنده أن السفه ليس سببًا في نقص الأهلية، وقد استدل لمذهبه هذا بما يأتي :

(أ) عموم القرآن الكريم في آياته الخاصة بالعقود، من مثل أيها الذين آمنوا أوفوا بالعهد إن العهد كان آمنوا أوفوا بالعهد إن العهد كان مسئولا . [الإسراء: آية ٣]، ومن مثل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيها الذين آمنوا لا الله الله الله الله الله الله عنالى الله عن الله عنكم . [النساء: آية ٣٤]، وغير ذلك مما روى في آى الله تعالى حثًا على الوفاء بكل التزامات العقود، ومثل ذلك ما ورد في الحديث من الأمر بالإهداء والصدقات والهبات من مثل قوله عليه الخطاب عام لكل الملمين، ولا شك أن المبذرين والسفهاء داخلون في عموم المؤمنين من غير خلاف المسلمين، ولا شك أن المبذرين والسفهاء داخلون في عموم المؤمنين من غير خلاف

بين علماء المسلمين، فهم مطالبون بالوفاء بعقودهم، وعدم النكث في عهودهم، سواء أكانت هبات وهدايا، أم عقود مبادلة ما دام قد تحقق مناط العقود المالية، وهو التراضى، فمتى تحقق فقد وجب الوفاء بالعهد، فلو قلنا بعد هذا أن المبذر لماله بعض عقوده باطل وبعض عقوده غير نافذ فمعنى ذلك أن الوفاء بها غير مطلوب، ويكون ذلك تخصيصاً من عموم الأمر بالوفاء، ولايصح أن يكون تخصيص تلك النصوص الصريحة القاطعة في دلالتها إلا بمثلها مما هو قطعى في دلالته، ونسبته إلى الشارع الإسلامي، فما لم يكن كذلك لا يصلح مخصصاً، ولم يقم من النصوص القرآنية ما هو قاطع في دلالته أو من الأحاديث ما هو صحيح لاريب في نسبته، وإذن فكل عقود المبذر لماله يجب الوفاء بها، فلا يصح الحجر عليه، وأهليته كاملة.

(ب) روى قتادة عن أنس بن مالك أن رجلا على عهد رسول الله على الله الله المحجر وفي عقدته ضعف، فأتى به أهله نبى الله على فقالوا : يا نبى الله احجر على فلان، فإنه يبتاع، وفي عقدته ضعف، فدعاه النبى على فلان، فإنه يبتاع، وفي عقدته ضعف، فدعاه النبى على فلان، فإنه إلى لا أصبر عن البيع. فقال رسول الله على الله عنه أن ها، وها، ولاخلابة، ولك الخيار ثلاثًا. وروى عن ابن عمر رضى الله عنه أن رجلا ذكر لرسول الله على أن الرجل الذي يغبن في البياعات، وهو من نوع السفهاء لاخلابة. فدل هذا على أن الرجل الذي يغبن في البياعات، وهو من نوع السفهاء بلاريب لايمنع من التصرف في ماله، ولو كان يمنع لأجاب النبي على أهل الرجل إلى ما طلبوا؛ ولكنه لم يجبهم، بل طلب إلى الرجل أن يمتنع مختارًا عن البيع، ويسترشد بغيره، فلما بين له عدم استطاعته ذلك أرشد إلى أنه يشترط لنفسه خيار ثلاثة أيام، يتروى فيها ويتدبر، ويراجع من يشاورهم في أمره. ولو كان جزاء الغبن، والخدع في البياعات وهي من السفه أو الغفلة ـ المنع والحجر، ولكنه لم النبي على من التصوف بعد أن ثبت الوصف الموجب للمنع والحجر، ولكنه لم يفعل، فدل ذلك على أن السفه أو الغفلة كلاهما لايوجب نقصان أهلية ولا حجرًا يفعل، فدل ذلك على أن السفه أو الغفلة كلاهما لايوجب نقصان أهلية ولا حجرًا من التصرفات.

(ج) أن الشخص ببلوغه عاقلاً سفيها أو غير سفيه قد بلغ حد الإنسانية المستقلة والشخصية المنفردة بشئونها، فأى منع له من التصرف أذى لإنسانيته وإهدار

لآدميته، فمن الكرامة التي يستحقها الإنسان بمقتضى كونه إنسانًا أن يكون مستقلا في أمواله وإدارتها، ينال الخير من تصرفاته الحسنة، ويتحمل مغبة تصرفاته السيئة، وبالكبوة والنهوض، والعثرة والوقوف،تصقل نفسه، ويستفيد تجربة واختبارًا، ولايصح لأحد أن يقول إن من مصلحته الحجر عليه، فإن الحجر في ذاته أذى لايعلله أذى للحر الكريم، إذ لاشيء آلم للنفس والروح من إهدار الأقوال، وتقريب الإنسانية من مرتبة البهائم التي تنعق بما لاتعقل،فلتذهب كل أمواله إسرافًا وبدارًا، ولكن لتبق له نفسه، ولتبق له آدميته فالمال غاد ورائح، وأما جروح النفس فليس لها التئام. ولقد عهدنا في الشارع الإسلامي أنه يحترم الكرامة الإنسانية، فالله يـقول : ﴿ولقـد كرَّمنـا بني آدم وحملناهـم في البر والبـحـر ورزقناهم من الطيبات (١١) ولا يصح أيضًا لأحد أن يقول: إن مصلحة الجماعة في الحجر على سفهائها في الأموال، لأن من مصلحة الجماعة أن تنتقل الأموال إلى الأيدى التي تحسن استخلالها بدل أن تبقى آسنة في أيدى من لايحسنون القيام عليها، ويقام غيرهم لحراستها وصيانتها فقط، إن من مصلحة الجماعة أن تستقل الأموال من الأيدى الخاملة إلى الأيدى العاملة، لكى يمكن الإنسان أن يكشف عن كل ما في الأرض من كنوز، ويستدر أكثر ما في هذا العالم من خيرات، فإذا وصل المال إلى يد رعناء لم تستطع إمساكه، فلتتركه لتلقفه يد أخرى تستطيع المحافظة عليه واستغلاله. فمنع السفهاء من التصرفات ليس فيه إذن مصلحة للناس، ولا مصلحة للسفهاء أنفسهم، إذ هو أذى لإنسانيتهم، وإذا كان أبو حنيفة قد استحيا أن يحجر على ابن الخامسة والعشرين، فذلك دليل على مقدار علو شأن الإنسانية في نظره رحمه الله.

(د) أن السفيه غير محجور من عقد الزواج بأجر المثل، وغير محجور من الطلاق، وذلك رأى من يحجر عليه في الأمور المالية، وهو كلام غير منطقي،

7 7 7

<sup>(</sup>۱) يوفق الجصاص بين قول أبى حنيفة بعدم الحجر على السفيه، وقوله تعالى : ﴿ولا تبذر تبذيرا﴾ بأن الآية في ذم التبذير والنهى عنه، وليس كل فعل مذموم أو منهى عنه مقتضيًا للحجر والمنع، فالإنسان منهى عن ترك زرعه وشجره من غير سقى، وترك دوره وعقاره من غير تعمير، فلو أنه ترك زرعه وغرسه من غير ماء، ودوره يأكلها الخراب ما أجبره أحد على ذلك، وما حجر عليه لأجلها فالنهى والذم شيء، والحجر شيء آخر، ولايصح أن يرتب أحدهما على الآخر من غير دليل.

كيف يكون حرًا في الزواج والطلاق والعتاق، ويكون مقيدًا في الأموال، إن الزواج أخطر شأنًا، ويحتاج إلى رأى، وهو يتصل بحياة الإنسان فيشقيها أو يسعدها، فكان أحرى بالمنع، فإذا نفذ باتفاق الفقهاء فبالأولى العقود المالية تنفذ؛ لأن خطرها أقل، وشأنها عند الله والناس أهون، وسوء المغبة فيها أقل من سوء المغبة في الزواج، وإن لم يحسن التصرف فيهما، ثم إن جواز الزواج والطلاق دليل على كمال الأهلية، وصلاحية العبارة للعقود والالتزامات من غير توقف على إرادة أحد، فلا وجه إذن للمنع في المال، بل ليس من المنطق، ولا من الفقه أن ينفذ عقده في الزواج ولا ينفذ كلامه في عقد إجارة حانوت، أو ما يشبهه؛ إن ذلك لعمرى في القياس غريب (١).

177 ـ هذه أدلة أبى حنيفة ومن رأى رأيه في عدم جواز الحجر على السفيه، وأن العاقل البالغ ليس لأحد عليه ولاية خاصة، أما أدلة الفقهاء الذين أجازوا الحجر على السفيه فتتلخص فيما يلى:

(أ) قوله تعالى: ﴿ولا تؤتوا السفهاء اموالكم التى جعل الله لكم قيامًا وارزقوهم فيها واكسوهم وقولوا لهم قولا معروفًا ﴾. [النساء: آية ٥]، وقوله تعالى: ﴿فإن كان الذي عليه الحق سفيها أو ضعيفا أو لايستطيع أن يمل هو فليملل وليه بالعدل ﴾. [البقرة: آية ٢٨٢]. فدلت الآية الأولى على أن السفيه لايسلم إليه ماله، بل ليس له من التصرف في ماله إلا أن يرزق ويكسى، أما وسائل التنمية والحفظ والصيانة فليست له، ولكن لغيره، وتأيد هذا المعنى بالآية الثانية، لأنها فرضت أن للسفيه وليًا هو الذي يتولى إنشاء صيغة عقد المداينة وإملاءه عند الكتابة، ولو كان للسفيه أن يتصرف في أمواله تصرف الراشدين ما كان له ولى يتولى عنه، وما أمر الله وليه أن يتولى الإملاء بقوله ﴿فليملل وليه بالعدل ﴾. وإذا كان السفيه لا يعطى ماله، ولا يتصرف فيه، وله ولى فهو ناقص بالعدل ﴾. وإذا كان السفيه لا يعطى ماله، ولا يتصرف فيه، وله ولى فهو ناقص الأهلية، ومحجور عليه.

<sup>(</sup>۱) مما استدل به لأبى حنيفة أيضًا أن إقرارالسفيه بما يوجب حدًّا أو قصاصًا جائز، ويحد ويقتص منه بمقتضى هذا الإقرار، فكيف يسوغ إقراره، وينفذ عليه الحد الذي يسقط بالشبهات بهذا الإقرار، ومع ذلك لايؤخذ بإقراره بماله، وهو أهون شأنًا وأقل خطرًا ولا يسقط بالشبهة، هذا غير منطقى.

(ب) ما روى من أن عبد الله بن جعفر بن أبى طالب أتى الزبير بن العوام، فقال : إنى ابتعت بيعًا، ثم إن عليًا يريد أن يحجر على، فقال الزبير : فإنى شريكك فى البيع. فأتى على عثمان بن عفان فسأله أن يحجر على ابن أخيه عبد الله بن جعفر فقال الزبير : أنا شريكه فى البيع، فقال عثمان : كيف أحجر على رجل شريكه الزبير !! فدل هذا على أن الحجر على السفيه قضية معروفة عند الصحابة، وهى من الشريعة، وإلا ما طلبها على لابن أخيه، وهو من تعلم علمًا وفقهًا وتقى، ولم يستنكر أحد من الصحابة طلبه، فلم ينكره الزبير، ولم ينكره عثمان، وإن كان كلاهما قد رأى أن عبد الله لايستحق حجرًا (۱).

وروى أيضًا أن عائشة بلغها أن عبد الله بن الزبير قال عنها وقد باعت بعض رباعها، فقال : لتنتهين وإلا حجرت عليها. فقالت : لله على أن لا أكلمه أبدًا. فهذا يدل على أن ابن الزبير وعائشة قد رأيا الحجر، وعائشة مكانها من العلم والفتيا مكانها (٢).

(جـ) أن مصلحة السفيه المالية في منعه، فإن ترك وشأنه ضاع ماله، وكان كلا على الناس، وأن سبب الحجر فيه متحقق، فإن السبب في الحجر على الصغير الخشية من ضياع ماله، وضياع المال في السفيه أوضح، لأن تبذيره (٣) محقق لاريب فيه، وإذا كان سبب الحجر ذلك وهو متحقق فيه، فلابد أن يتحقق أثره، وهو الحجر بالفعل. هذا، ومن مصلحة الناس أن يحجر على سفهائهم، لأنهم إن أضاعوا أموالهم كانوا عالة على الجماعة تطعمهم وتكسوهم، أو يعيثون فيها فسادًا، ولا يتركون عامرًا إلا خربوه، ولا قائمًا إلا هدموه.

<sup>(</sup>١) رد أبو حنيفة هذا بأن المراد من السفهاء في لآية الأولى الصغار، لأن «ال» للعهـــد الذكرى، والمذكور هم اليتامي، فهم الصبيان، وكذلك المراد بالسفهاء في الثانية، ولا دليل يعين أنهم المبذرون.

د (۲) لو سلم كل ما يدل عليه الأثران ما تجاوز أنه رأى صحابى، ورأى الصحابى فيما للرأى فيه مجال ليس محجة.

<sup>(</sup>٣) يخرج رأى أبى حنيفة في الأهلية على أن العلة في نقصان أهلية الأداء عند الصغير هي العجز بسبب الصبا، وذلك لا يتحقق في السفيه، إذ هو ليس بعاجز.

وقد اختلف محمد وأبو يوسف في ابتداء الحجر على السفيه من وقت تحقق وصف السفه، أو من وقت حكم القاضى به ؟ قال الأول محمد وقال الثانى أبو يوسف أا من وقت حكم القاضى به ؟ قال الأول محمد وقال الثانى أبو يوسف (۱) فالحجر عند محمد يبتدئ من وقت إسرافه في أمواله وتبذيره فيها، وكل تصرف مالى من وقت تحقق وصف السفه عرضة للإبطال، إذ قد صدر باطلا، ولو لم يحكم القاضى بالسفه، أما عند أبي يوسف فالحجر يبتدئ من وقت الحكم، وكل تصرف قبله هو سائغ نافذ لامجال للطعن فيه. وقد استدل محمد لرأيه بأن علة الحجر هي السفه والتبذير في ماله، فحيثما وجدت العلة وجد معها ما كان علة في وجوده، فلا حاجة إذن إلى قضاء القاضى، لأن القضاء ليس هو السبب، ولا شرطًا في السبب، ومن جهة ثانية فالحجر بسبب السفه كالحجر بسبب العقه كليز.

وقد ثبت الحجر على المعتوه بمجرد وجود العته، فيثبت الحـجر على السفيه بمجرد وجود السفه بذلك القياس الذى استوفى شروطه، والجامع بينهما أن الحجر لمعنى فى نفس المحـجور عليـه، لا لشىء خارج، فمـتى تحقق ذلك المعـنى تحقق الحجر.

ووجهة نظر أبى يوسف أن الحجر على السفيه أمر يحتاج إلى نظر واستدلال وترجيح بين أمور متعارضة، وذلك أن فى المسألة ضررين، كلاهما محقق ثابت بلاريب فى وجوده (أحدهما) ضرر الحجر وإهدار الحرية وعدم اعتبار بعض تصرفاته وعقوده، وذلك نقص فى آدميته، (وثانيهما) ضرر السرف والتبذير، وإلقاء المال ذات اليمين وذات الشمال من غير هدى، فكان لابد من الموازنة بين

<sup>(</sup>۱) رأى مالك والشافعي كأبي يوسف فقد جاء في أحكام القرآن للقرطبي ما نصه: «اختلف العلماء في أفعال السفيه قبل الحجر فقال مالك وجميع أصحابه غير ابن القاسم: إن فعل السفيه وأمره كله جائز، حتى يضرب الإمام على يده. وهو قول الشافعي وأبي يوسف، وقال ابن القاسم أفعاله غير جائزة، وإن لم يضرب الإمام على يده. وقال أصبغ: إن كان ظاهر السفه فأفعاله مردودة، وإن كان غير ظاهر السفه، فلا ترد أفعاله، حتى يحجز عليه الإمام، واحتج سحنون لقول مالك بأن قال: ولو كانت أفعال السفيه مردودة قبل الحجر ما احتاج السلطان أن يحجر على أحد. وحجة بن القاسم ما رواه البخاري من حديث جابر أن رجلا أعتى عبدًا ليس له مال غيره، فرده النبي ﷺ، ولم يكن حجر عليه قبل ذلك».

الضررين، وترجيح أحدهما على الآخر بنظر غير متحيز، لايحابى ولا يداجى، وذلك يكون بالقضاء الذى يكون فيصلا بين حالين: حال الإطلاق وحال التقييد، ومرجحًا لأحد الضررين، وإحدى المصلحتين، وأيضًا فإن حقيقة السفه غير محسوسة لايختلف فيها العقلاء، بل إن السفه أمر تقديرى اعتبارى، يختلف فيه العقلاء الراشدون حوله، فقد يرى بعض العقلاء تصرفًا، فيحكم بأنه سفه وتبذير، ويراه عقلاء آخرون فيحكمون بأنه حكمة وتدبير، فكان هذا الاختلاف بين الناس في حقيقة السفه داعيًا لأن نحتاج إلى المرجح لأحد النظرين على الآخر ولأحد التقديرين، وذلك يكون بالقضاء العادل.

وإننا لوقررنا أن الحجر يبتدئ من وقت ثبوته، و عدنا بالنقض على كل تصرف حصل من وقت حدوث السفه، لكان فى ذلك ضرر محقق بكثير من الناس عاملوه قبل أن تتبين لهم حقيقة أمره، وخصوصًا أن سفه السفيه لايثبت بتصرف واحد؛ بل بعدة تصرفات يتبين من مجموعها سفهه، فلا يثبت السفه بتصرف فردى يثبت فيه سوء تقديره، وقد يكون أول النادمين عليه، فإذا جعلنا وجود السفه كافيًا للحكم، فسيقع ضرر بلاريب على كثيرين ممن عاملوه على اعتبار أنه كامل الأهلية رشيد، فلابد إذن من أمارة شاهدة معلمة بسفهه ليكون الناس على بينة من أمره، وذلك يكون بحكم القضاء وإعلامه.

ثم إن الحجر بسبب السفه أمر مختلف فيه بين العلماء، من حيث إقراره وعدم إقراره، فأبو حنيفة كما علمت لايقره ولا يسيغه، فكان من الفقه وتحقيقًا للعدالة ألا يكون حجر في مسألة إلا بعد قضاء القاضي، ليكون قضاؤه ترجيحًا لأحد القولين، وأخذًا بأحد الرأيين على بينة وهدى، ونظرًا إلى مصلحة الناس في كل مسألة يشملها ذلك الخلاف.

17۸ - ويشبه السفيه في الخلاف والأحكام ذو الغفلة وهو الذي لايهتدى التصرفات الرابحة فيغبن في المعاوضات لسهولة خدعه، وأبو حنيفة لايحجر عليه جريًا على أصله، وأخذًا بطريقته من أنه لايحجر على بالغ عاقل إلا إذا عرض له ما آف عقله فأعجزه عن تدبير أمره فيحجر عليه دفعًا لضرر العجز، أما مذهب الصاحبين والشافعي ومالك وأحمد فالحجر عليه صيانة لماله، ونظرًا له.

وحديث منقذ بن حبان الذى يغبن فى البياعات حجة فى هذا الباب، وفى الواقع أن ذا الغفلة يتشابه مع السفيه فى تصرفاته من حيث فساد التقدير وسوء التدبير، وإتلاف الأموال، وإن كان السفيه يقصد إلى الإتلاف بسبب سوء رأيه، وعدم بعد نظره، وذو الغفلة لايقصد إلى الإتلاف. ولكن سوء الرأى كان سبباً فى التلف والضياع، ولذلك تشابهت أحكامهما، ولو عدهما باحث نوعًا واحدًا ما جافى الصواب وما بعد عن التحقيق، فهما فى الحكم سواء، وفى المعنى متقاربان جدًا.

وقد يعبر عن ذى الغفلة بالضعيف (١)، ولعله المراد من الضعيف فى قوله تعالى : ﴿وَإِنْ كَانَ الذَى عليه الحق سفيها أو ضعيفا أو لايستطيع أن يمل هو فليملل وليه بالعدل﴾. [البقرة : آية ٢٨٢].

179 \_ ومن قاصرى الأهلية المعتوه، وذلك أن العته يعد شعبة من نقص العقل، فإن الذى أصيب في عقله إن كان مغلوبًا بحيث لايعقل قط كان فاقد الأهلية، وهو المجنون عند الإطلاق، وإن كان يعقل بعض الأمور، في شبه بعض كلامه كلام العقلاء، ويشبه بعضه كلام المغلوبين المختلطين كان معتوهًا، فالمعتوه على هذا لايكون إلا عميزًا (٢)، لأنه إن كان غير عميز بل كان مغلوبًا لايميز شيئًا ما كان معتوهًا، بل يكون مجنونًا، ولكن الفتاوى الهندية تفرض أن العته قسم مقابل للجنون، فالعته عندها أحيانًا يصحبه تمييز، وأحيانًا لايصحبه تمييز، فإن كان لايصحبه تمييز فالمعتوه قاصر لايصحبه تمييز فالمعتوه فاقد الأهلية كالمجنون، وإن كان يصحبه تمييز فالمعتوه قاصر الأهلية كالصبى المميز، وربما كان من كلام الزيلعي ما يفيد هذا.

<sup>(</sup>٢) هذا ما تسير عليه الهداية، وكمال الدين بن الهمام، وفخر الإسلام البزدوي وغيره.



<sup>(</sup>١) جاء في تفسير القرطبي في تفسير هذه الآية : «الضعيف هو المدخول العقل ـ الناقص الفطنة ـ العاجز عن الإملاء»، وهذا التنفسير يشمل المعتوه، وذا الغفلة. وقد جاء في القرطبي في هذا الموضع أيضًا : اختلف العلماء فيمن يخدع في البيوع لقلة خبرته؛ وضعفه فهل يحجر عليه ؟ فقال بالحجر عليه أحمد وإسحق، وقال آخرون لا يحجر عليه، والقولان في المذهب (مذهب مالك) والصحيح الأول، لهذه الآية، ولقولهم في الحديث : «يا نبي الله احجر على فلان» يقصد بالحديث حديث منقذ بن حبان الذي ذكرناه في النبذة رقم ١٦٥، وقد سبق دليلا لأبي حنيفة في عدم الحجر على السفيه، لأن النبي عليه الى الحجر.

ولكن أكثر الكتب تسير على غيره، فتفرض أن المعتوه لايكون إلا مميزًا، فإن فقد التمييز فهو مجنون على ما بينا، وهذا اختلاف في التعبير، وليس بخلاف في التفكير، فلا تتغير به الأحكام، ومهما يكن من شيء فالمعتوه المميز كالصغير المميز في كل الأحكام، وهو قاصر الأهلية بالنسبة للأداء.

والمعتوه المميز، والسفيه ذو الغفلة على الخيلاف فيهما، وأن نقص أهلية الأداء لايمنع أن تثبت أهلية الوجوب كاملة، فتشبت كل الحقوق التي أثبتناها للصبي غير المميز والمجنون، ويتولى المعاملة بها الولى أو الوصى، وكذلك لايشبت من الواجبات على قاصرى الأهلية إلا ما يثبت على الصبي غير المميز والمجنون، فلا الواجبات على قاصرى الأهلية إلا ما يثبت على الصبي غير المميز والمجنون، فلا يثبت عليهم إلا لمغارم المالية الخالصة، أو ما كان فيه المال غالبًا على ناحية العبادة، ولايثبت وجوب العبادات ولا العقوبات، بيد أن السفيه وذا الغفلة يعتبران من هذه وتلزمهم العقوبات كاملة، لأنهم مؤاخذون مكلفون كل التكاليف، لم يسقط عنهم وتلزمهم العقوبات كاملة، لأنهم مؤاخذون مكلفون كل التكاليف، لم يسقط عنهم بسبب السفه أو الغفلة شيء منها، أما الحجر عليهم فلمنعهم من إنفاق أموالهم في غير وجوهها، أما الواجبات المالية التي أوجبها الشارع سواء أكانت عبادة أم غرمًا ماليًا أم مئونة للمال أم صلة قربي أم بمقتضى عقد سائغ تولاه القوامون عليهم، فهم مطالبون به، لأن التكليف، فلايطالبون بما هو عبادة (١).

<sup>(</sup>١) الصبى المميز غير مكلف العبادة باتفاق الفقهاء، أما المعتوه المميز فقد اختلف في سبقوط العبادات عنه، وقد بين ذلك الاختلاف صاحب كشف الأسرار، فقال: "يوضع عن المعتوه الخطاب (أي التكليف) كما يوضع عن الصبي، فلا تجب عليه العبادات، ولاتثبت في حقه العقوبات، كما في حق الصبي، وهو اختيار عامة المتأخرين. وذكر القاضي أبو زيد رحمه الله في التقويم أن حكم العته حكم الصبا إلا في حق العبادات، فإنا لم نسقط الوجوب احتياطيا في وقت الخطاب، وهو البلوغ بخلاف الصبا، لأنه وقت سقوط الخطاب، وذكر صدر الإسلام مشيرًا إلى هذا القول رادًا عليه قائلا: إن بعض أصحابنا ظنوا أن العته غير ملحق بالصبا، بل هو ملحق بالمرض، حتى لايمنع وجوب العبادات، وليس كما ظنوا أن العته نوع جنون، فيمنع وجوب أداء الحقوق جميعًا، إذ المعتوه لايقف على عواقب الأمور، كصبي ظهر فيه قليل عقل، وتحقيقه أن نقصان العقل لم الحقوق جميعًا، إذ المعتوه لايقف على عواقب الأمور، كصبي ظهر فيه قليل عقل، وتحقيقه أن نقصان العقل لما عدمه في حقه أثر في سقوط الخطاب عند البلوغ أيضًا، كما أثر عدمه في حقه أثر في سقوط الخطاب عن المعتوه الكمال بحدوث عدمه في السقوط بأن صار مجنونًا؛ لأنه لا أثر للبلوغ إلا في كمال العقل، فإذا لم يحصل الكمال بحدوث عدمه في السقوط النوب عن المعتوه، فيصح إذن أن يقول إن من الأقوال من يجعل المعتوه كالسفيه وذي الغفلة بالنسبة للواجبات التي تثبت في الذمة، لأنه لافرق نقول إن من الأقوال من يجعل المعتوه كالسفيه وذي الغفلة بالنسبة للواجبات التي تثبت في الذمة، لأنه لافرق إلا في العبادات، وقد سقط ذلك الفرق عند بعض الفقهاء.

١٧١ ـ أما أهلية الأداء فهي موضع النقص، وموضع التفصيل، وذلك أن قاصر الأهلية يعتبر من ناحية أهلا للأداء، ومن ناحية ثانية يفرض فيه العجز عن الاستقلال بالتصرفات وإدارة أمواله، وللأمة هنا أنظار مختلفة يترتب على اختلافها اختلاف في الأحكام، فأبو حنيفة يرى أن ناقص الأهلية أهل لحكم التصرفات، إذ يتولاها الولى، وتلزمه آثارها، وهو بما عنده من عقل ـ وإن لم يكن كاملا ـ أهل لمباشرة التصرفات، فاجتمع عنده قبول ذمته للالتزام الذي ينشأ بالتصرف، وصلاحية عبارته لأن تنعقد بها التصرفات، وكان مقتضى ذلك أن تنفذ كل تصرفاته من غير رأى ولى أو وصى، ولكن لوحظ فيه عجز بسبب عدم نضوج تفكيره، وكمال عقله، فرؤى ضم رأى الولى إليه فيما يباشره من التصرفات غير الضارة وأن يقوم بما لايباشره مما تكون فيه مصلحته، وقد انبني على هذا النظر أن الصبى المميز إن باع بغبن فاحش أجازه الولى أو الوصى نفذ البيع مع أن الولى لو باشره منفردًا ما جاز، لأن أبا حنيفة لاحظ أن الصبي إذا تولى التصرف ما تولاه بإنابة من وليه، بل تولاه بولايته الخاصة، فلما انضم إليه رأى الولى كان ذلك دفعًا للعجز في تصرف ناقص الأهلية، ومثل ذلك يقال في المعتوه المميز والسفيه وذي الغفلة في غير موضع الخلاف، وأبو يوسف ومحمد يريان أن قاصر الأهلية له عبارة تنعقد بها العقود، ولكن لعجزه عن معرفة عواقب الأمور، ورعاية مصالحه بسبب نقص عقله الذي أوجب نقص أهليته كانت الولاية في العقود وسائر التصرفات المالية للولى، فإن باشرها قاصر الأهلية يكون بطريق الوكالة عن الولى، وإن تولى من غير إنابة توقف على إجازته لا لسد النقص، ولكن لأن ولاية العقد للولى لا له، فهو لايملك إلا ما يملكه الولى، وعلى ذلك إذا باع أو اشترى ناقص الأهلية بغبن فاحش لايصح عقده ولا يملك الولى أو الوصى إجازته، لأنه لايملك ذلك، فلا يملك بالأولى الإذن به، ولا إجازته. والشافعي رحمه الله رأى أن ناقص الأهلية بالنسبة للعقود والتصرفات التي للولى حق مباشرتها يكون كفاقد الأهلية، وذلك لأن الشارع إذ أعطى الولى حق مباشرة التصرفات، قد حكم بعجز المولى عليه عنها، فلا يكون صالحًا لمباشرتها بنفسه، ولا تنفذ ولو أجاز الولى، لأن عبارته تصير غير صالحة لعقد هذا النوع من التصرفات التي حرم منها؛ إذ لو صحت بعبارته لكان ذلك حكمًا بقدرته عليها مع أن الشارع قد حكم بعجزه عنها،

فمن التناقض أن يكون عليه ولى فيها ويجوز أن يباشرها بنفسه، وقد ترتب على ذلك أن بيع الصغير، وسائر ناقصى الأهلية وشراءهم ونحوهما من العقود التى حجر عليهم فيها لاتنعقد، ولا تكون موقوفة على إجازة الولى.

كما لايصح الإذن لناقص الأهلية بالتجارة، لأن عقود التجارة كلها أعطيت للولى فهى مسلوبة منه، فليس له قدرة عليها، وليس من شأن الإذن أن يخلق فى ناقص الأهلية قدرة حرمها، ولا أن يجعل فيه أهلية سلبها.

ونرى من هذا أن ناقص الأهلية عند الحنفية عبارته تصح بها العقود والتصرفات، ولذا يصلح أن يكون وكيلا عن غيره، ولكن كل حقوق العقد الذى ينعقد بمقتضى الوكالة ترجع إلى الموكل، ولقد صرح الفقهاء بذلك بالنسبة للصغير والمعتوه، أما ذو الغفلة والسفيه فهما بلاريب ذوا عبارة تنعقد العقود بها، لأن الحجر عليهما للمصلحة والنظر لهما، ولقد جاء في كشف الأسرار كلمة في أهلية السفيه ننقلها لدقتها، وهذا نصها: «السفه لايوجب خللا في الأهلية، لأنه لايخل بالقدرة ظاهرًا لسلامة التركيب، وبقاء القوى الغريزية على حالها، ولا باطنًا لبقاء نور العقل بكمال، إلا أنه يكابر عقله في عمله، فلا جرم يبقى مخاطبًا بأمانة الله عز وجل، فيخاطب بالأداء في الدنيا ابتلاء، ويجازى عليه في الآخرة، وإذا بقي وهي التصرفات بالطريق الأولى؛ لأن حقوق الله أعظم، فإنها لاتحمل إلا على من هو كامل الحال، ألا ترى أن الصبي أهل للتصرفات، مع أنه ليس بأهل لإيجاب حقوق الله عـز وجل، وتحمل أمانته أولى أن يكون حقوق الله للتصرفات» ا هـ. فالسفيه بلاريب أهل لأداء الحقوق والواجبات، ولكن منع أهلا للتصرفات المالية رعاية لمصلحته، وحفظًا لأمواله، وحملا له على الجادة.

۱۷۲ ـ وإذا كان ناقص الأهلية له عبارة تنعقد بها التصرفات، فالتصرفات بالنسبة له عند الحنفية تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

- (١) تصرفات نافعة نفعًا محضًا، بحيث لايكون ثمة ضرر فيها قط كقبول الهبة، وقبول الكفالة.
- (٢) وضارة ضررًا محضًا بحيث لايكون فيها أى نفع مالى له كالإعتاق والهبة والطلاق.



(٣) وتصرفات تقبل الضرر، والنفع.

فأما القسم الأول، فينعقد وينفذ من ناقص الأهلية، لأن عبارته صالحة لإنشاء العقود وسائر التصرفات، ولذلك صلح وكيلا عن غيره كما بينا، ولما كان ذلك النوع من التصرفات نافعًا له نفعًا محضًا لاضرر فيه. كان من المصلحة تنفيذه بالنسبة له، ولم يكن في حاجة إلى إجازة ولى أو وصى لأن الرفض لايصح، وهو ضرر به، فلا حاجة إذن لهذه الإجازة. وفي تنفيذ هذه التصرفات من غير إجازة الولى، والحكم بصحة كلامه النافع له نفعًا محضًا من غير اعتماد على أحد منافع معنوية كبيرة، إذ بذلك يمرن على التصرفات النافعة، ويدرك المنافع والأرباح، ومضار الغبن والخسران، ويهتدى إلى أبواب المعاملة المالية بالتجربة من غير أن يلحق ماله نقص.

وأما التصرفات الضارة به ضرراً محضاً من غير نفع مالى ظاهر، كالهبة والوصية والإعتاق (١)، فإنها لاتنعقد من ناقص الأهلية؛ لأن هذه التصرفات تضر به، وعبارته إنما تساغ فيما فيه مصلحة له، أو فيه احتمال تلك المصلحة، فلم تصلح عبارته لإنشاء ذلك النوع من التصرفات، إذ هي تنشيء عليه التزاماً من غير أن يكون له فيه فائدة واضحة، أو من غير أن يتعهد الطرف الآخر له في نظر ذلك بشيء، وعلى فرض أن عبارته تصلح لإنشائها، فهي تكون محتاجة إلى أن يضم رأى الولى فيها إليه؛ أو إلى إذن الولى بها، وليس فيها مصلحة محتملة حتى يضم الولى رأيه إلى القاصر، أو يأذن بالتصرف، وولاية الولى للنظر والمصلحة، فلا يصلح أن تقر عملا فيه مضرة من غير احتمال نفع، لهذا لاتنعقد من ناقص الأهلية التصرفات الضارة ضرراً محضاً إلا ما سنبينه من الاستثناءات فيما يأتي.

وأما التصرفات المحتملة النفع والضرر كالبيع والشراء والشركات، والإجارات والنكاح (٢) وغير ذلك، فهى تنشأ وتنعقد بعبارة الصغير، ولكن تكون موقوفة على إجازة الولى أو الوصى، أما انعقادها بعبارته؛ فلأن عبارته صالحة لإنشاء التصرفات، إذ يتوافر فيها القصد إلى معانى العقد، وفهم معانى الألفاظ

<sup>(</sup>١) سنبين فيما يأتي أن بعض هذه التصرفات تجوز من السفيه، وذي الغفلة.

<sup>(</sup>٢) سنبين أن النكاح يجوز من السفيه وذي الغفلة.

التى تنعقد بها العقود. وفوق ذلك فى تصحيح عبارته فائدة تعويده التجارات، وتمريسه بها، والظفر بالكسب وإشعاره بمضاضة الخسارة بعدم إجازتها، وأما حاجة تنفيذ هذه التصرفات إلى إجازة الولى أو الوصى؛ فذلك لأن فى عقله نقصاً، وفى رأيه ضعفاً، ويخشى عليه مغبة تصرفه، وفساد تدبيره، وعدم تقديره العواقب، فكان لابد من رأى الولى، لتنفذ هذه العقود؛ فإن أجازها نفذت، وإن لم يجزها بطلت، والشرط فى الإجازة أن تكون إجازة معتبرة صحيحة، بأن يكون التصرف نفسه يملكه الوصى، فإن كان لايملكه لم تكن إجازته معتبرة، كأن يكون ناقص الأهلية قد باع بعض عقاره، والوصى لايملك بيع العقار، فإجازته له تكون غير معتبرة، لأن من لايملك إنشاء تصرف لايملك الإذن به، ولا يملك إجازته، ولذا إذا باع الصغير عقاراً والوصى عليه لايملك البيع فإن عقده فى حكم العقد الباطل؛ لعدم صلاحيته للتنفيذ.

المعتوه، فكل تصرفاتهم الشلاثة المذكورة تعم العقود كلها بالنسبة للصغير المميز والمعتوه، فكل تصرفاتهم الشرعية تسرى عليها أحكام هذه الأقسام، أما بالنسبة لذى الغفلة والسفيه فإنها تسرى فقط على تصرفاتهم المالية الخالصة ما عدا الوصية والوقف، وإن الأمر يحتاج إلى بعض التفصيل بالنسبة لهما فنقول:

التصرفات قسمان (١): تصرفات لاتقبل النقض والفسخ، وهي التي تظهر أحكامها بمجرد ثبوت أسبابها، وهي التي لايفسدها الهزل، كما بينا عند الكلام في الرضا، كالنكاح والطلاق، والعتاق وهذه تصح منهما، وذلك لأن الفقهاء فرضوا عبارات السفيه وذي الغفلة كعبارات الهازل لأن الهازل يخرج كلامه على غير نهج العقلاء لقصد اللعب بالعبارات بعدم إرادة ما وضعت له لغة وشرعًا، فكذلك السفيه يخرج كلامه على غير نهج العقلاء، لاتباع الهوي، ومكابرة العقل، لا

<sup>(</sup>۱) خالف الشافعى فى صحة العتق من السفيه، فقال : إنه لا يصح، ولكن صاحبى أبى حنيفة قالا إن العتق منه يصح، ولكن على العبد أن يسعى بقيمته، لأن العتق تضمن إسقاطًا للرق، وإتلاقًا لمقدار من المال فإسقاط الرق يزول، ولكن يبقى المال لازمًا، لأن المال موضوع الحجر، وهناك رواية أخرى تقول : لا يستسعى العبد المعتق. وإذا عقد عقد زواج وجب أجر المثل بشرط ألا يزيد عن المسمى، وزواجه صحيح، ولو كان يتزوج كل يوم أربعًا ويطلقهن ساعة زواجه منهن، لأن الزواج خارج عن نطاق الحجر، والمال تابع.

لنقصان العقل في ذاته، ولكن لسوء الرأى والتدبير وغلبة الهوى والشهوات الجامحة على العقل المفكر وإطفاء نوره.

وللزواج جانب مالى وإن لم يكن مقصودًا لذاته، ولذا يصح من السفيه وذى الغفلة الزواج، ولكن لايلزم إلا مهر المثل بشرط ألا يتجاوز المسمى، فالواجب أداؤه بمقتضى ذلك الزواج هو الأقل من المسمى ومهر المثل، وذلك لأن الزواج بأكثر من مهر المثل إسراف وتبذير، فيدخل فى ضمن مواضع الحجر، هذا من جهة، ومن جهة أخرى قد قرر الفقهاء أن الزواج فى ذاته لايؤثر فيه الهزل، ولكن تسمية المهر للهزل أثر فيها، والمقرر فقهًا أن ما لايؤثر فى صحته الهزل يصح من السفيه، وما يؤثر الهزل فى صحته فهو موضع حجر السفيه وذى الغفلة، فالقاعدة تسير فى مداها، ولا استثناء فيه.

أما التصرفات التي تقبل النقض والفسخ كالبيع والشراء والإجارة والمزارعة، أو ما يعبر عنه في لسان الفقهاء بأنه ما يصح أن تتراخي آثاره عن أسبابه، أو ما لايصح مع الهزل، فهذا النوع هو موضع الحجر، وتجرى فيه الأقسام الثلاثة التي ذكرناها، إذ يكون السفيه وذو الغفلة فيه كالصبي المميز والمعتوه، غير أنه استثنى من ذلك تصرفان قد قال الفقهاء أنهما يجوزان من السفيه وذى الغفلة ولايجوزان من الصغير والمعتوه، وهما الوصية بالثلث في غير سبيل فسق بحيث يصح أن توجد من أهل الصلاح والتقوى، كالوصية في سبيل بر للمساكين أو للفقراء، أو لبعض قرابته غير الوارثين أو نحو ذلك، لكن وصيته لأهل الفسق والمجون كوصيته لمغنية أو راقصة، أو نحوهما فلا تصح.

وثانيهما: الوقف على النفس ومن بعده على ذريته. وقد كان القياس ألا تنعقد وصيته ولا وقفه، لأنهما تصرفان يعدان من باب الهبات والصدقات، وذلك لا ينعقد من ذى الأهلية القاصرة، ولكن استحسن الفقهاء صحة الوقف والوصية، لأن الوقف على نفسه، ومن بعده على ذريته ثم على جهة بر لا يعد إتلاقًا للمال، بل إنه صيانة له من أن تقع العقارات تحت سلطان الإسراف، والتبذير، من غير ضرر يلحق بالورثة في ذلك التصرف، فهو يعد احتياطيًّا من سوء العقبى يفعله

كثيرون من الراشدين، وأما الوصية فجازت لأنها تصرف مضاف إلى ما بعد الموت، وإذا كانت على طريق ما يفعله أهل الصلاح لايضيره منها شيء، بل يناله النفع الأخروى من غير ضرر دنيوى (١).

ولقد لخص الإمام محمد الفرق بين السفيه وذى الغفلة وبين الصبى المميز والمعتوه في أربعة أمور فقال: والمحجور (٢) بمنزلة الصبي إلا في أربعة:

أحدها : أن تصرف الموصى في مال الصبي جائز، وفي مال المحجور عليه باطل.

والثانى : أن إعتاق المحجور وتدبيره وطلاقه ونكاحه جائز.، ومن الصبى باطل.

والثالث : المحجور عليه إذا أوصى بوصية جازت من ثلث ماله، ومن الصبى لاتجوز.

والرابع: جارية المحجور عليه إذا جاءت بولد، فادعاه ثبت نسبه منه، ومن الصبى لايثبت.

1 الميزين كاملى الأهلية، وبعبارة عامة يعتبر كامل الأهلية كل بالغ عاقل حر رشيد المميزين كاملى الأهلية، وبعبارة عامة يعتبر كامل الأهلية كل بالغ عاقل حر رشيد كما بينا، سواء أكان ذكراً أم أنثى، وسواء أكان صحيحاً أم مريضاً، ما دامت قواه العقلية سليمة، غير أن المرأة اختصت ببعض الخلاف في أهليتها لإنشاء العبارة التي ينعقد بها عقد الزواج، والمريض اختص ببعض الأحكام لتعلق حق الورثة والدائنين باله، ولنخص كل واحد منهما بكلمة.

<sup>(</sup>٢) المحجور المراد به السفيه.



<sup>(</sup>۱) اعتمدنا فيما كتبناه في الأهلية القاصرة على أصول فخر الإسلام الجزء الرابع باب الآهلية وعوارضها، وكذلك شرح المنار، والتقرير والتحبير الجزء الثاني باب الأهلية وعوارضها، وأحكام القرآن للجصاص في تفسير قوله تعالى : ﴿وَإِن كَانَ الذِي عَلَيْهِ الحَقِ سَفِيهًا أَوْ ضَعِيفًا﴾ في المجلد الأول، وأحكام القرآن للقرطبي الجزء الخامس في تفسير قوله تعالى : ﴿وَلا تَوْتُوا السَفَها أَمُوالكم﴾، والزيلعي خامس باب الحجر وفتح القدير سابع باب الحجر، وابن عابدين خامس، والبحر الثامن، والأشباه والنظائر الجزء الثاني في الحجر، ورسالة الأهلية وعوارضها لأستاذنا أحمد إبراهيم بك.

## أهلبة المرأة فى الشريعة الإسلامية

وجوب أم أهلية أداء، ما تعطيه الرجل، فهما فيها على سواء عند جمهور الفقهاء، وجوب أم أهلية أداء، ما تعطيه الرجل، فهما فيها على سواء عند جمهور الفقهاء، فيشبت للمرأة من الحقوق المالية وغيرها ما يثبت للرجل، ويجب عليها مثل ما يجب عليه، ولها الحق في المعاملة، ومباشرة الأسباب التي تنشئ التزامات وتوجب حقوقًا لغيرها، مادامت عاقلة مميزة رشيدة، فلها ذمة صالحة لكل الالتزامات، ولها إرادة مستقلة تنشئ بها تصرفات يقرها الشارع. بيد أنه بالنسبة لأهليتها للأداء، وهي أهليتها للمعاملة، ومباشرة التصرفات الشرعية، يجب ملاحظة أمرين:

أحدهما: أن الفقهاء اختلفوا في صلاحية عبارتها لإنشاء عقد النكاح، مع اتفاقهم جميعًا على أن لها الحرية المطلقة في اختيار الأزواج. لاتحمل على زوج، ولايفرض عليها رجل حياتها فرضًا من غير رضاها، ولاتعضل عن الزوج الكفء، فإن أساء أولياؤها وعضلوها عمن اختارت رفع القاضى ذلك الظلم، ودفع عنها هذا الإيذاء، وأمكنها من الزواج ممن ارتضته مادام من الأكفاء لها، ولكن الاختلاف ليس في حرية الاختيار، بل في كون النكاح ينعقد بعبارة النساء أو لاينعقد، فجمهور الفقهاء على أن النكاح لاينعقد بعبارة المرأة، وإن كان لابد من رضاها مادامت بالغة رشيدة، وخالف أبو حنيفة وبعض أصحابه (۱) الجمهور، وقال إن النكاح ينعقد بعبارة المرأة الرشيدة، لأنه حقها أولا بالنات، ولها السلطان المطلق عليه ما دامت لم تسئ إلى أوليائها باختيارها غير الكفء، ولكن مع ذلك يقرر الحنفية أن المستحسن أن يتولى الأولياء عنها الصيغة من غير إلزام، فإن تولت هي الصيغة فعلت غير المستحسن، وما عدت ولاظلمت، ولاتجنت، ولا أثمت، وكلامها نافذ، لأنه في حصدود سلطانها، ولكل فريق من الفقهاء وجهة أثمت، وكلامها نافذ، لأنه في حصدود سلطانها، ولكل فريق من الفقهاء وجهة

<sup>(</sup>١) وقد روى عن الإمام محمد أن الولاية شركة بين الولى والمرأة الرشيدة، بمعنى أنه إن زوجها توقف على إجازتها، وإن زوجت نفسها توقفت على إجازته.



### فوجهة نظر أبي حنيفة:

(أ) ورود الآيات الكريمة بإضافة الزواج إليها، وذلك في قوله تعالى: فإن طلقها فلا تحل له من بعد حتى تنكح روجًا غيره، فإن طلقها فلا جناح علهيما أن يتراجعا إن ظنا أن يقيما حدود الله . [البقرة: آية ٢٣٠]. ففي الآية الكريمة أضاف الله سبحانه وتعالى النكاح إليها، وهو حدث، والحدث يضاف إلى فاعله، فإضافته إليها دليل على اعتبار الشارع للعبارات الصادرة عنها المنشئة للعقد، ولقد أضاف الله النكاح إليها مرتين (إحداهما) في قوله: ﴿حتى تنكح روجًا غيره »، و(الثانية) في قوله: ﴿أن يتراجعا » فلا يصح أن يشك في أن تلك الإضافة دليل على اعتبار ماصدر عنها نكاحًا يقره الشارع، وإلا ما سماه نكاحًا، وعودًا للقديم، ومن جهة ثانية قد جعل هذا الفعل منها غاية للتحريم وإنهاء له، ولاينهي تحريم الشارع إلا أمر يعتبره الشارع محللا بعد ذلك التحريم، ومنهيًا له، وذلك تحريم الشارع إلا أمر يعتبره الشارع النكاح الصادر عنها المضاف إليها شرعيًا من كل لايكون إلا إذا اعتبر الشارع النكاح الصادر عنها المضاف إليها شرعيًا من كل الوجوه.

ومن الآيات الكريمة التى أضيف النكاح فيها إليها أيضًا قوله تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقتُم النساء فبلغن أجلهن فلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن ﴿ [البقرة : آية ٢٣٢]. وقد أضاف النكاح هنا إليها، فدل على أنه يعتبر إن أنشأته وأوجدت عباراته، وفوق ذلك في الآية دلالة أخرى على أن الولاية لها كاملة، وليس للأولياء عليها سلطان إن اختارت من الأكفاء، إذ فيها نهى عن العضل، وهو التضييق الظالم، وذلك يكون بمنعها من زواج الكفء، لأن في الآية نهيًا للأولياء عن منعها من الرواج بالأكفاء والنهى عن شيء يشبت أنه غير حق ولايرضاه الشارع، فنهى الأولياء إذن عن المنع دليل على أن المنع ليس من حقهم، ولايسوغ لهم، وذلك يدل على أن للمرأة كامل الولاية في اختيار الأكفاء.

(ب) ما ورد من الآثار المثبتة أن المرأة تملك نفسها وأن ليس لأحد عليها من سلطان في أمر الزواج ما دامت لم تختر من يتعير به ذووها، من مثل قوله عليه الأيم أحق بنفسها من وليها والأيم من لا زوج لها، وقوله عليه : «ليس للولى مع الثيب أمر». وذلك بلاريب يدل على أن نكاح الثيب بنفسها معتبر من الشارع

صحيح عنده؛ ولو كان زواجها لايجوز إلا بالولى، لكان له أمر منها، وذلك ينافى الحديث.

(جـ) أن الولاية على الحر لاتثبت إلا للضرورة؛ لأنها تتنافى مع الحرية، إذ مقتضى الحرية أن يكون الشخص مستقلا في أموره مدبرًا لكل شئونه؛ لايحد من سلطانه في شأن نفسه إلا أن يمتد تصرفه إلى غيره بضرر يناله؛ ومنع انعقاد النكاح إلا بعبارة الأولياء ولاية تشبت من غير ضرورة إليها، وتتنافى مع حرية البالغ الرشيد من غير حاجة ماسة، ولايحتج بثبوت تلك الولاية قبل الرشد؛ لأنها كانت للعجز بسبب نقصان المدارك، ولا عجز بعد البلوغ والرشد فتثبت كاملة، ويصح النكاح بعبارة النساء. ومن جهة ثانية قـد قرر الفقهاء ـ إلا من شذ ـ بأن لها ولاية كاملة على مالها، فتشبت كاملة بالنسبة لزواجها، ولافرق بين الأمرين، ومناط كمال الولاية واحد فيهما؛ لأن مناط كمال الولاية بلوغ سن الرشد، وقد ثبت كمالها في المال، فيشبت في الزواج أيضًا. هذا، ومن جهة ثالثة قد ثبت للفتي بمجرد بلوغه عاقلا ولاية عقد الزواج بنفسه، فيثبت للفتاة بمجرد بلوغها عاقلة، بطريق القياس عليه، ولافرق بين الذكر والأنثى بالنسبة للزواج؛ فإذا كان الزواج خطيرًا، فهو خطير عليهما، وإذا كان في الزواج احتمال ضرر بالأولياء، فهذا الاحتمال ثابت بالنسبة للفتى؛ لأن الولد إذا تزوج من خضراء الدمن يجر للأسرة عاراً، ويجلب لها شناراً، فلامعنى لمنع انعقاد النكاح من النساء، وإجازته من الفتيان، إلا التفصيل من غير سناد يعتمد عليه (١).

۱۷٦ ــ هذه وجهة نظر أبى حنيفة وبعض أصحابه فى صحة انعقاد النكاح بعبارة المرأة الرشيدة إذا اختارت كفؤًا. ووجهة نظر الجمهور فى منع انعقاد النكاح بعبارة النساء :

(أ) أن الله سبحانه وتعالى أضاف الإنكاح إلى الأولياء فى قوله تعالى : ﴿وَأَنْكُحُوا الْأَيَامِي مَنْكُم وَالصَالحِينَ مِنْ عَبَادِكُم وَإِمَائِكُم﴾. [النور: آية ٣٢]، فالنكاح إذا أضيف للمرأة فى آى القرآن الحكيم فباعتبار أن آثاره ترجع إليها وإلى

<sup>(</sup>١) قد اعتمدنا في بيان هذه الأدلة على أحكام القــرآن للجصاص الجزء الأول، وأحكام القرآن للقرطبي الجزء الثالث، والزيلعي الجزء الثاني، والبدائع الثاني، والفروق للقرافي الثالث.



زوجها، ولاترجع إلى الأولىاء أحكامه، بل الذى يرجع إليهم منه إما العار وإما الفخار، وأما الإنكاح وهو إحداث عقد النكاح فقد أضيف إلى الأولياء، وهو نص في إحداث عقد الزواج، ومثل ذلك في قوله تعالى: ﴿ولاتُنكِحوا المشركين حتى يُومنُ ﴿ وَلاتُنكِحوا المشركين حتى يُومنُ ﴿ وَالبقرة : آية ٢٢١]. يؤمنوا ﴾، في مقابل ﴿ولا تُنكِحوا المشركات حتى يُومنُ ﴿ [البقرة : آية ٢٢١]. فلما كان الفعل متعلقًا بتولى صيغة العقد للرجل أضيف النكاح وأثره إليه، ولما كان الأمر متعلقًا بتزوج المشركين من نساء مسلمات، لم يجعل الخطاب للنساء بل لأوليائهن بالنهى لهم عن الإنكاح بأن يعقدوا للنساء اللائي في ولايتهم عقدًا على مشرك، وفي كل هذا كانت إضافة الصيغة للرجل، مع أنها كانت تتعلق بالمرأة، ولاستعلى بغيرها، فإذا كانت الإضافة تتكون لمن له الولاية، فالولاية للرجل، وليس في القرآن كله عبارة تضيف الإنكاح إلى المرأة.

(ب) ما ورد في الآثار من أنه ريك قال : "إذا أتاكم من ترضون دينه وخلقه فزوجوه، إلا تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد كبير" ومن أنه قال ريك : "أيما امرأة أنكحت نفسها بغير إذن وليها فنكاحها باطل باطل باطل، وإن دخل بها فالمهر لها بما أصاب منها، فإن اشتجروا فالسلطان ولى من لا ولى له" أخرجه الترمذي وقال فيه: حديث حسن، وحديث ابن عباس "لانكاح إلا بولى وشاهدى عدل"، وغير ذلك من الآثار، وكلها يتأدى إلى معنى واحد، وهو أن النكاح لا يعقد بعبارة النساء، بل الذي يتولى الصيغة وإنشاءه الرجل.

(ج) إن النكاح عظيم الخطر، بعيد الأثر، عميق الغور في حياة الرجل والمرأة، يربط أسرتين، ويؤدم به بين شخصين بحياة سعيدة، إن سعدا به، وهو بالنسبة لأسرة المرأة إما أن يجر خزيًا، وإما أن يجلب شرقًا، فأسرة المرأة ينقصها زواج فتياتها من الخسيس، والرجل لاينقصه ولاينقص أسرته أن يتزوج من الخسيسة؛ لأن عقدة النكاح بيده يصلها إن أسعدته، ويفصمها إن أشقته؛ لذلك كان لابد من اشتراك أولياء المرأة معها في الرأى، ولايصح أن تنفرد دونهم لأن عقبى الزواج لاتعود عليها وحدها، بل تتعدى إليهم إما بالاطمئنان والقرار، وإما بالألم والعار، ولا يصح إذن أن تقاس حالها على حال الرشيد، لأن زواجه لايتعدى ضرره أو سعادته إلى غيره إلا برشاش قليل، لايجلب ذلا، ولايتبع عزًا.

ثم إن معرفة أحوال الرجال، ومكنون نفوسهم، وخفايا شئونهم، لاتتم إلا بالممارسة والمخالطة؛ وتقصى أحوالهم والاتصال بهم، ومعرفة كفاءتهم للمرأة فى الزواج تستدعى كل هذا، وهى لاتتم للمرأة التى تقر فى بيتها، وتكن إلى أهلها، بل حتى التى تغشى الأسواق، ولاتتمنع عن مخاطبة الرجال، بل لاتتم هذه المعرفة إلا للأقران والمعاشرين والمخالطين، ومن السهل على الرجل أن يتعرف بهم ويستقصى أخبارهم، وله من هدوء النفس والاطمئنان ما يجعله يوازن ويقايس، حتى يصل إلى اليقين الجازم، أو الظن الراجح. أما المرأة فقد تدفعها غرارتها أو سذاجتها، أو الرغبة الجامحة إلى أن ترى حسنًا من ليس بالحسن، وكفؤا من ليس بالكفء، وكثيرًا ما يحدث ذلك عندما يطلق الحبل على الغارب، فكان من مصلحتها أن يشترك غيرها معها فى ذلك الأمر الجليل الذى يمتد إلى حياتها كلها فيسعدها أو يشقيها. ولابد إذن من أن يكون وليها معها فى عقد زواجها.

وإن عقد الزواج عقد ينظر إليه الإسلام، بل كل الشرائع نظرة التقديس فليس كالصفقة في الأسواق وما يشبهها من العقود؛ لأنه يتعلق بالأبضاع والأنساب، وحفظ النوع الإنساني على أكمل وجه. فكان لابد أن يحوطه الشارع ببعض الأمور الشكلية، فجعل الإعلان أساسًا لانعقاده. وكذلك جعل من تقديسه ألا يتولى عبارته إلا الرجال، وعرف الناس في كل الأعصار يسير على هذا، ومن يخالفه ينظرون إليه نظرهم إلى من يشذ في تصرفه، ويخرج عن الحد الذي ينبغي لذلك العقد من التقديس والتقدير، ولقد قال ابن تيمية في هذا المقام ما نصه: «أمر بالولى والشهود ونحو ذلك مبالغة في تميزه عن السفاح، وصيانة للنساء عن التشبه بالبغايا، حتى شرع الصوت بالدف والوليمة الموجبة لشهرته؛ ولهذا جاء في الأثر: المرأة لاتزوج نفسها، فإن البغي هي التي تزوج نفسها، وأمر فيه بالإشهاد أو بالإعلان أو بهما جميعًا» (١).

۱۷۷ ـ هذا هو الأمر الذي اختلف فيه الفقهاء بالنسبة لكمال أهلية المرأة من حيث العقود، وليس الاختلاف في إجبارها؛ لأن أحداً لم يجز إجبار البالغة

<sup>(</sup>١) الجزء الثالث من فتاوى ابن تيمية فى بحث العقود والشروط. وقد استخلصنا هذه الأدلة من بداية المجتهد الجزء الثاني.



الرشيدة، إنما الخلاف في أن لها أن تنفرد بإنشاء صيغة الزواج دون الأولياء أولا، وبعبارة أدق، أتصلح عبارتها لإنشاء عقد النكاح أم لا. أما إجبارها فليس لأحد عليها من سلطان فيه فلها أن ترفض من تشاء، ومن تختاره إن كان كفؤا وامتنع الأولياء عن العقد كان ذلك ظلمًا منهم وعضلا، فترفع الأمر إلى القاضى ليتولى هو إنشاء صيغة العقد أو ينيب غيره، فهو ولى من لا ولى له، وقد تنحى هؤلاء عن ولايتهم بظلمهم، فيتولى هو دونهم.

أما الأمر الثانى، فهو اختلافهم فى كمال ولايتها المالية، وهو اختلاف أقل ذكرًا من الأول، وأهون خطرًا، بل يروى أنه موضع إجماع لاخلاف فيه، ولكن الأصح رواية الخلاف، وجمهور الفقهاء على أن المرأة البالغة الرشيدة لها الحرية التامة فى كل مالها، ليس لأحد عليها من سلطان، سواء أكان وليًّا أم زوجًا، لأن الرجل والأنثى بالنسبة للأموال سواء، وخالف الجمهور مالك رضى الله عنه فى رواية عنه، وكانت مخالفته للجمهور فى موضعين:

أحدهما: بالنسبة للبكر البالغة، فهو يرى أن الحجر يستمر ولو بلغت عاقلة، حتى تتزوج ويدخل زوجها بها، وهي بذلك مخالفة للغلام، لأنه يرى أن رشدها لايتم إلا بذلك، لكونها في حال بكارتها محجوبة، لاتعانى الأمور، ولاتبرز للناس. والفتى حاله غير حالها، فإنه بتصرفه وملاقاته للناس من أول نشأته إلى بلوغه حصل له الاختيار، ويكمل عقله بالبلوغ، إن أونس منه الرشد، فيحصل الغرض، ويتم مقصد الشارع. ويستمر الحجر على الفتاة ما لم تتزوج إذا كانت ذات أب أو إذا كانت يتيمة، فالوصى يستمر قائمًا على مالها حتى تتزوج أو تعنس، وعماد مالك في مخالفة الجمهور أنه لم يعتبر البكر رشيدة ولا مؤنسًا رشدها. والله قد ناط ولاية المال بإيناس الرشد، في قوله تعالى: ﴿فإن آنستم منهم رشدًا فادفعوا إليهم أموالهم﴾. [النساء: آية ٦]. ولا حجة له سوى هذا، لأن ولذا لايعد قوله راجحًا، بل روى عنه الموافقه لجمهور أهل الفقه في هذا، لأن الفتى والفتاة في السلطان على المال سواء.

الموضع الثانى: أن مالكًا يرى أن المرأة المتزوجة الرشيد لها أن تعقد صفقات في مالها، فلها أن تعقد كل عقود المبادلات، ولكن ليس لها التبرع من مالها بغير

وهذه كما نرى حجج لاتقف أمام عموم النصوص التى جاءت بشأن الولاية والأهلية وشمولها للذكر والأنثى على سواء، والحديث الذى يعتمد عليه ينكره أكثر العلماء، ولقد رد ابن حزم على مالك ردًّا قويًّا مظفرًا فى المحلى. جاء فيه : «أما قول مالك فلا نعلم له متعلقًا لا من القرآن ولا من السنن، ولا من رواية سقيمة، ولا من قول صاحب ولا تابع، ولا أحد قبله إلا رواية عن عمر بن عبد العزيز، قد صح عنه خلافها، ولا من قياس، ولا من رأى له وجه» ثم يرد قياس المرأة على المريض، ويثبت بطلانه بوجوه :

احدها: أن المرأة صحيحة ولايصح قياس الصحيح على المريض.

وثانيها: أنه لاعلة تجمع بين المرأة الصحيحة والمريض، ولاشبه بينهما.

وثالثها: أنه لاتشابه بين تبرع المرأة في زعمهم، وتبرع المريض لأن المريض من أكثر من الثلث، أما المرأة فيصح أن تتبرع ثلثًا بعد ثلث (١).

وفى الحق أن رأى مالك رضى الله عنه رأى متهافت لايعتمد على سناد قوى من نص، ولامصلحة مرسلة، ولا استحسان مستقيم، ولاقياس يقوم على مناط محكم منتج (٢).

<sup>(</sup>٢) هذه صفحة من صفحات الشريعة الإسلامية قد أعطيت فيها المرأة حرية كــاملة، بينما أكثــر الشرائع الأوروبية لم يعطها تلك الحرية، في الزواج والمعاملات المالية، فالشريعة الفرنسية لم تعط الفتاة ولا الفتى =



<sup>(</sup>١) راجع المحلى، الجزء الثامن، ص ٣١٣، ٣١٤.

## المريض مرض الموت

الموت، الدائنون ليستوفوا ديونهم، والورثة ليسلم لهم حقهم في الثلثين، ولكيلا الموت، الدائنون ليستوفوا ديونهم، والورثة ليسلم لهم حقهم في الثلثين، ولكيلا يؤثر أحد الورثة على غيره بأكثر مما أعطاه الله، فقد فرض الله الفرائض، وقسم المواريث بقسمته المعادلة؛ لهذا كان المريض ممنوعًا من كل تصرف يؤدي إلى الإضرار بالدائنين أو بالورثة، كل فيما له من حق، بيد أن له حقوقًا تتعلق بماله، وحاجات تقضى منه، وضرورات تدفعه إلى الأخذ، فوجب إذن مراعاة حاجاته الشخصية، ومراعاة حقوق الدائنين والورثة. ولذا كانت عقوده وسائر تصرفاته الشرعية خاضعة لهذين العاملين، فإن كان تصرفه من حاجاته الخاصة أو يتصل بها الشرعية خاضعة لهذين العاملين، فإن كان تصرفه من حاجاته الخاصة أو يتصل بها الماخات الشخصية، وفيه مس بحقوق الدائنين والورثة، فهو محل المنع، حتى الحاجات الشخصية، وفيه مس بحقوق الدائنين والورثة، فهو محل المنع، حتى يجيز الدائنون أو الوارثون، هذا إجمال للنظرية العامة التصرفات المريض، وهو إجمال لايغني عن التفصيل، بهل لابد من التفصيل لتستبين النظرية محددة الأجزاء، واضحة المعالم.

<sup>=</sup> حرية اختيار القرين قبل الخامسة والعشرين للفتى والحادية والعشرين للفتاة فلايجوز زواجهما من غير رضا الولى قبل هذه السن، وبعد هذه السن إلى المثلاثين لابد من استئذان. وأين هذا بما أعطته الشريعة للزوجين من حرية الاختيار في الزواج. وأما في المعاملات المالية فالشريعة كما ترى أعطت المرأة حرية كاملة في إدارة أموالها باتفاق الفقهاء وشذ مالك رضى الله عنه في تقييدها بالثلث في التبرعات، فلاتتبرع عنده بأكثر من اللثث، أما الشريعة الفرنسية التي يقدسها القانونيون في مصر، فالمرأة المتزوجة ناقصة الأهلية في المعاملات المالية، فلاتستطيع أن تدبر مالها الخاص بها، ولا الأموال التي تكون شركة بينهما وذلك على حسب ما يقتضيه الزواج بينهما، بل إدارة أموال الشركة للزوج فيها مطلق الحرية، وليس لها من إدارتها إلا ما يأذن به، وإدارة أموالها أيضاً لاتكون إلا بإذنه، فالمتزوجة عندهم لاتدبر أموالها مهما تكن بالغة عاقلة رشيدة تحمل أرقى الألقاب العلمية، ويجلس للاستماع إلى دروسها جهابذة العلم، ولو كانت لها شباة قلم تخفض وترفع، فلقد نص قانونهم الأمثل !! على أنه ليس للمرأة المتزوجة أن تتصرف في حر مالها ببيع أو شراء أو رهن أو هبة أو بغير عوض، إلا إذا كان معها زوجها في العقد أو أجاز لها ذلك كتابة، إلا إذا كانت قبل زواجها محامية تذود بغير عوض، إلا إذا كان معها زوجها في العقد أو أجاز لها ذلك كتابة، ولو كانت قبل زواجها محامية تذود عن الحقوق وتحميها، ومع ذلك لايزال من صفقائهم ومن عبيدهم في الشرق من يزعم أن الشريعة الإسلامية عن الحقوق وتحميها، ومع ذلك لايزال من صفقائهم ومن عبيدهم في الشرق من يزعم أن الشريعة الإسلامية عن الحقوق وتحميها، والشرائع الأوروبية تجعلها بمنزلة الحرابية الحرابة الحرابية المرأة بمنزلة الرقيق، والشرائع الأوروبية تجعلها بمنزلة الحرابة المرأة بمنزلة الرقيق، والشرائع الأوروبية تجعلها بمنزلة الحرابة المرأة عزلة الرقيق، والشرائع الأوروبية تجعلها بمنزلة المرأة المزرة الرقية المرأة المؤلود المؤلود

وقبل أن نخوض في تفصيل المجمل نبين حقيقة مرض الموت:

١٧٩ ـ إذا أردنا أن نعرف مرض الموت تعريـفًا نبين به حقيقتــه وماهيته أو خواصه وأوصافه نجد أنفسنا أمام سيل من التعريفات المختلفة للفقهاء، غير أن المتبع لهذه التعريفات المختلفة في عباراتها، المتضاربة في ظواهرها، يجد معنى لا يختلفون فيه، وهو أن مرض الموت يجب أن يتحقق فيه أمران : أحدهما) أن يكون مرضًا يحدث منه الموت غالبًا؛ و(ثانيهما) أن يموت الشخص بالفعل موتًا متصلا به (١)، فلا تكاد تجد اختلافًا بين الفقهاء في أن هذين الأمرين لابد من تحققهما لكي يتحقق وصف الشخص بأنه مريض مرض الموت، ولكن اختلاف التعريفات إنما يدور حول الأمارات والأوصاف الظاهرة التي بها يتبين أن المرض مشتمل على الوصف الأول، وهو إحداثه للموت غالبًا، فمن قائل إن من أماراته أن يكون الشخص صاحب فراش، وهو الذي لايقوم بحوائجه في البيت كما يعتاده الأصحاء، ومن قائل إن علامته ألا يخطو الشخص ثلاث خطوات من غير أن يستعين بغيره، ومن قائل إن أماراته ألا يقدر على الصلاة قائمًا، ومن قائل إن أماراته أن يعجز الشخص عن الإشراف على مصالحه خارج الدار إن كان ذكرًا، وإن كان أنثى يعجز عن رؤية مصالحه داخل الدار (٢)، وهكذا تختلف تعريفات الفقهاء، لا عن اختلاف في حقيقة مرض الموت، ولكن للاختلاف في أماراته، ولكن المعنى المقبصود في مرض الموت أن يكون الشبخص في حال يغلب فيها الهلاك، ويتوقعه هو، وتكون تصرفاته لخوف الموت المترقب المرصود.

<sup>(</sup>٢) ولقد أخذت محكمة الاستثناف العليا الشرعية بذلك فى بعض أحكامها، فقد حصل طلاق وادعى أنه فى مرض الموت، ولكن ثبت من وثيقة الطلاق أن المتوفى انتقل إلى دار المأذون، فأخذ من هذا أنه لم يكن مريضًا مرض الموت، راجع حكم المحكمة العليا الصادر فى ٢٦ فبراير سنة ١٩٣٤.



<sup>(</sup>۱) الأهلية وعوارضها لأستاذنا الجليل الشيخ أحمد إبراهيم بك، وقد جاء في معنى ما قلنا في ابن عابدين ما نصه في بيان أن كون المريض صاحب فراش ليس بشرط: «وفي نور العين قال أبو الليث: كونه صاحب فراش ليس بشرط لكونه مريضًا بل العبرة للغلبة، لو الغالب من هذا المرض الموت، فهو مرض الموت، وإن كان يخرج من البيت، وبه كان يفتى الصدر الشهيد، ثم نقل عن صاحب المحيط أنه ذكر في الأصل مسائل تدل على أن الشرط خوف الهلاك غالبًا لاكونه صاحب فراش».

تقديرها، لأن منعه من التصرفات هو خسية أن يكون تصرف ذلك المعنى وجعلته مناط تقديرها، لأن منعه من التصرفات هو خسية أن يكون تصرف ذلك التصرف لإيثار بعض الورثة أو بعض الدائنين أو حرمان الدائنين من ديونهم (۱)، وهذا نظر دقيق، بل هو روح الفقه في مرض الموت، ولذا عبر في الأصل عن محمد بأن مرض الموت هو الذي يخاف فيه الهلاك، فالمناط هو خوف المريض الهلاك، ولذا وجب أن تكون كل عناية القاضى الذي ينظر في أمر يتعلق بتصرف طعن فيه بصدوره في حال المرض من المبخث عن الأمارات والشواهد التي تدل على حال المريض النفسية، ليعلم أهى حال يأس من الحياة صدر التصرف تحت تأثيرها ؟ أم هى حال الممئنان وقرار نفس ورجاء في الحياة، وأمل فيها قد استغرق في النفس واستولى عليها، لأنه إذا جعل القاضى كل عنايته في تعرف ذلك، فقد سار على سمت الفقه، وروحه ولبه ومعناه في مرض الموت، إذ المناط كما بينا في تقييد تصرفات المريض مرض الموت هو الخشية من أن يكون قد تصرف فيما تصرف، لينال من المريض مرض الموت هو الخشية من بعد الوفاة.

<sup>(</sup>۱) وقد جاء في أسباب أحد أحكام محكمة الاستئناف الأهلية ما نصه: "ومن حيث إن هذه الحال النفسية وما اعترى إبراهيم بك من الانزعاج بسبب اشتداد الحالة المرضية عليه في أكتوبر سنة ١٩١، ولازالت تشتد حتى وفاته فسي ١٧ فبراير سنة ١٩٢١ هي تلك الحال التي جعلته يتجرد وهو في سن الأربعين سن النضوح الحقيقي جسمًا وعقلا وإدراكًا وإحساسًا من كل ما يملك أطيانًا ومنقولات وديونًا. وهو أكبر مظهر من مظاهر اليأس في الحياة، والقنوط منها، حيث اعتقد أنه لابد مائت مما نزل به من اشتداد المرض، وخطورة الحالة، وهذا التصرف في ذاته والخروج به عن كل ما يملك أكبر دليل يقطع في التدليل على مرض الموت، ويستحيل أن يصدر مثل هذا التصرف، ويتجرد الإنسان كل التجرد مما يملك إذا كان في حالة اعتيادية، وفي حالة مرض بسيط، ولكن إذا اشتدت به وطأة المرض، وشعر بدبيب الهلاك إلى جسمه تولاه عندئذ اليأس وخرج عن الحياة بما تمليه عليه رغباته، وهي متأثرة بمؤثرات مختلفة يرجع بعضها للمرض، وبعضها الآخر لمن حوله المحكم محكمة الاستئناف الصادر في ٢٩ مايو سنة ١٩٢٧ ـ وراجع محلة القانون والاقتصادي «بحث الأستاذ الجليل الدكتور كامل بك مرسى المنشور في السنة الثامنة العدد الثالث ولقد جاء مثل ذلك في حكم آخر ففي أسبابه "وحيث إن أحمد أفندي . . . كان موظفًا، وكان في ريعان شبابه، وله أمل في الحياة وفي الرقي، أسبابه "وحيث إن أحمد أفندي . . . كان موظفًا، وكان في ريعان شبابه، وله أمل في الحياة وفي الرقي، باقي ورثته استئناف ٦ مايو سنة ١٩٣١، وراجع بحث المريض بمرض الموت المنوه عنه آنقًا للأستاذ الجليل محمد كامل بك مرسي .

ولأن المناط الذي كان سببًا في شرع الأحكام المتعلقة بالمريض، هو خوفه الموت كما بينا ـ ألحق بالمريض كل الأصحاء الأقوياء الذين يكونون في أحوال تجعلهم يترقبون الموت ويغلب عليهم فيها اليأس على الرجاء، والموت على الحياة، والهلاك على النجاة، ومن هؤلاء:

(أ) المقاتلة إذا التحمت الطائفتان، ولم تستبن الطائفة القاهرة والطائفة المقهورة، أو استبان القاهر وكان من المغلوبين، ففي هذه الحال يكون الشخص في حكم المريض مرض الموت، لأنه يترقب الموت في كل آن، أو لايدرى أيقع على الموت أم يقع الموت عليه، فإن تصرف تصرفًا فيه ما يمس حقوق الدائنين أو الورثة ثم مات في هذه الحال كان تصرفه موقوفًا على إجازتهم إلى غير ذلك مما يستبين سائر أحكامه.

(ب) من قدم للقتل، سواء أكان بسيف الجلاد قوادًا أو قصاصًا أو حدا أم بسيف ظالم عدوانًا، فهو في حال يترقب التلف والهلاك، قد غلب عليه اليأس على الحياة، فهو كالمريض وإن لم يكنه.

(جـ) من ركبوا البحر فتموج بهم واضطرب، واصطفق بالآذى، وجاءهم الموج من كل مكان، وظنوا أنهم أحيط بهم، وجاءتهم العواصف، حتى غلب عليهم أن لامنجاة لهم مما هم فيه، ففي هذه الحال يكونون كالمرضى، وإن لم يكونوا مرضى.

(د) المحبوس أو الأسير إذا عرف الحابس الظالم بقتل المحبوسين، وكذلك إذا جرى العرف بين الآسرين بقتل الأسرى، فلا من ولا فداء، بل قطع للرقاب وحصد للأرواح، ففى هذه الحال أيضًا يكون المحبوس والأسير، كالمريض مرض الموت. وهذا رأى أبى حنيفة وابن أبى ليلى وأحمد، وأحد قولى الشافعى، ويروى أن الحسن البصرى كان يرى أن المحبوسين فى حبس الحجاج يسرى عليهم ذلك، لأنهم كانوا يزجون فى غياباته، فلا تعلم نفس ما أخفى لها من حياة أو موت، فيروى أن الحجاج لما حبس إياس بن معاوية قال الحسن البصرى: ليس له من ماله فيروى أن الحجاج لما حبس إياس بن معاوية ما كان يرجو له الحسن حياة (١).

<sup>(</sup>١) كان الحجاج طاغية من طغاة الدنيا عاتيًا قاسيًا، يروى أنه لما هلك وجد في سجنه عشرون ومائة ألف =



(هـ) الحامل إذا أثقلت، وصار لها ستة أشهر، فإنها إذا وصلت إلى هذا الحد صارت تتوقع الولادة من وقت لآخر، والولادة حال تكون المرأة فيها بين الخوف والرجاء، وبين الحياة والموت، فربما كانت المرأة تخشى الموت فيها فتتصرف تصرفات يكون فيها ضرر بورثتها أو دائنيها، وقد أخذ بهذا سعيد بن المسيب، وعطاء، وقتادة، ومالك، وخالفهم إبراهيم النخعى، ومكحول، ويحيى الأنصارى، والأوزاعى، والشورى، وأبو حنيفة والشافعى، وقالوا إنها تتصرف تصرف الصحيح، حتى تكون في المخاض، ففي هذه الحال تكون كالمريض، وذلك لأنها قبل ذلك لاتتوقع الموت، ولاترقبه بسبب الحمل، بل المعتاد الغالب المعروف أن الحامل تغلب الأمل على الخوف، وأحيانًا تكون مدة الحمل مدة استبشار وسرور، وليس من المعتاد أن تلد لستة أشهر، وإنها حتى قبيل الولادة المعتادة تكون في حال سرور وآمال فيمن ترجوه لها قرة عين، حتى إذا دخلت في المخاض وأصابتها آلامه، وهي مبرحة شديدة، فقد يعروها اليأس من شدة الألم، ويعروها انقباض النفس مما يمضها من ضروبه، ففي هذه الحال؛ يصح أن نقول إنها تخاف الموت وتتوقعه، فقد تتصرف حينئذ تصرفات تضر بالدائنين أو بالورثة فتكون كالمريض في أحكامه.

وقال الزهرى والحسن البصرى والشافعى فى القول الثانى له أن الحامل فى تصرف اتها كالصحيح ولو كانت فى المخاض، لأنها لاتتوقع الموت، بل الاعتياد والإلف والرغبة فى الولد تجعلها دائمًا ترجح الأمل على اليأس، والرغبة فى الحياة، وبشرى الولادة وتوقعها تبعد عنها فكرة الموت، وإن كانت فى أشد الآلام.

<sup>=</sup> سجين لايعرفون ذنوبهم، ولقد مر على صرعاه فى السجن مرة فجاءوا إليه يشكون ويضرعون، فقال «اخسئوا فيها ولا تكلمون» ولقد كان رأى الحسن البصرى فيه يتفق مع ما عرف عنه من قسوة، يروى أن رجلا قال يوم مات الحجاج: امرأته طالق ثلاثًا إن دخل الحجاج الجنة، ثم راجع نفسه، فاستفتى الحسن. فقال له: اذهب وراجع امرأتك، إن دخل الحجاج الجنة لايضرك الزنى، فلا عجب بعد ذلك إذا رأى الحسن من دخل حبس الحجاج لايرجو الحياة، فيكون كالمريض مرض الموت وإن لم يكنه.

(و) المبارز إذا تقدم للقاء مع القرن، ففي هذه الحال يكون في حال يخاف منها الهلاك غالبًا، فيكون كالمريض، وتكون تصرفاته التي تمس الوارث أو الدائن مظنة الإضرار بها فتتوقف على إجازتهما (١).

والجذام والبرص، ونحو ذلك من الأمراض التى يطول أمدها، فهل يكون الشخص والجذام والبرص، ونحو ذلك من الأمراض التى يطول أمدها، فهل يكون الشخص فى مرض الموت مهما يطل أمد الأمراض ؟ قد أجاب الفقهاء على ذلك بأنه إن طالت مدة المرض، وأصبح لايخاف الموت منه كالشلل بأن تقادم وألف من غير أن يخاف الموت بسببه، ففى هذه الحال يكون المريض كالصحيح، لأن المناط، وهو خوف الموت الذى جعل ظن المضرة يتسرب إلى تصرفاته ـ لا وجود له، ولقد اختلفوا أيضاً فى أمارات المرض الذى إذا تقادم أصبح لايخاف الموت منه، فمنهم من قال إنه هو الذى لايتزايد يوماً بعد يوم، بل يستمر على حال واحدة، كالشلل، ومنهم من قال إنه هو الذى يرجى البرء منه بالتداوى، كبعض أنواع الفالج، ومنهم من قال إنه ما استمر سنة فأكثر، وقد سار على هذا كثيرون من الكتاب فى الفقه، واختارته المجلة العدلية مع تقييده، فالمادة ١٥٩٥ نصها ما يأتى :

"مرض الموت هو الذي يغلب فيه خوف الموت، ويعجز فيه المريض عن رؤية مصالحه خارجًا عن داره إن كان من الذكور، وعن رؤية مصالحه داخل داره إن كان من الإناث، ويموت على تلك الحال قبل مرور سنة، سواء أكان صاحب فراش أم لم يكن، فإن امتد مرضه، ومضت عليه سنة، وهو على حال واحدة، كان في حكم الصحيح، وتكون تصرفاته كتصرفات الصحيح مالم يشتد المرض، وتتغير حاله. ولكن لو اشتد المرض وتغيرت حاله، ومات قبل مضى سنة تعد حاله ابتداء من وقت التغير إلى الوفاة مرض موت» ا.ه. وترى أن المجلة اشترطت لاعتبار الشخص صحيحًا ألا يزداد المرض، وهذا رأى بعض الفقهاء. فهؤلاء يرون أن

<sup>(</sup>۱) اعتمدنا في تعريف مرض الموت على ابن عابدين الجزء الثماني والزيلعي الثاني، وفتح القدير الثالث، والمعنى السادس، وبحث الأستاذ الكبير الدكتور محمد كامل مرسى بك المنشور في معجلة القانون والاقتصاد السنة الثامنة العدد الثالث.

المرض إن امتد سنة لايعتبر الشخص فيه صحيحًا بمجبرد الامتداد سنة، بل الشرط في كونه لايخاف الموت منه ألا يزداد يومًا عن يوم، أما ما دام يزداد يومًا عن يوم، فهو مرض موت؛ لأن المريض فقد الرجاء.

وفى الحق أنه يجب أن يجعل لإخبار أهل الخبرة المقام الأول فى تقدير قوة تأثير المرض وامتداده، كما تجب ملاحظة الحال النفسية كما بينًا، فإذا أخبر الطبيب شخصًا بأن عنده مشلا سرطانًا لايرجى برؤه فإنه يصبح فى حال نفسية ترتقب الموت آنًا بعد آن إن لم يكن أخبره الطبيب برجاء العلاج أو بأن أمامه فسحة من الوقت لظهور آثاره، فإذا قبرر الطب أن لارجاء فى الحياة ولا فى العلاج، ولم يعين مقدارًا من الزمن لقوة تأثير المرض فى الحياة، والمرض يزداد من وقت لآخر، ولم يشبت على حال واحدة، فالمريض مترقب للموت، فتكون تصرفاته مظنة الإيثار أو الإضرار، فلا يعتبر كالصحيح مهما يتطاول المرض، لأن تصرفه الذى يمس الورثة أو الدائنين مظنة أن يكون الدافع إليه إيثار بعض الورثة أو الإضرار.

القواعد التى تقوم عليها أحكام تصرفات المريض مرض الموت، والآن نتنقل لبيان القواعد التى تقوم عليها أحكام تصرفات المريض مرض الموت، وقد أشرنا إليه بالإجمال آنفًا.

يقرر الفقهاء أن المريض مرض الموت له أهلية وجوب، فالحقوق تثبت له، وتثبت عليه كاملة غير منقوصة، وما يسقط من بعض الواجبات الدينية عنه، فإنما سببه عدم القدرة البدنية عليه، فلا تجب عليه مثلا الصلاة من قيام إن كان عاجزًا عنه، وليس مناط عدم وجوب مثل هذا كون المرض مرض الموت. بل المناط العجز البدني عنه، ولو لم يمت الشخص من مرضه هذا. وعبارة المريض مرض الموت صالحة لكل العقود والتصرفات. لأنه عاقل رشيد كل الرشد. مادام خاليًا من العته

<sup>(</sup>۱) اعتمدنا في تعريف الامتداد على ابن عابدين الخامس في أول الوصايا، والثاني في طلاق المريض مرض الموت، والبدائع في أحكام العدة، وبحث الأستاذ الجليل كامل بك مرسى في مجلة القانون والاقتصاد.

والسف فله أهلية أداء كاملة، وكان مقتضى هذا ألا يحجر عليه في أي تصرف يتصرفه. وألا يتوقف أي عقد من عقوده على إجازة غيره، ولكن مرض الموت يؤدي إلى الموت، وينتهي به، والموت يوجد حقيقتين ثابتتين لامجال للشك فيهما: إحداهما : العجز المطلق، وثانيتهما : خلافة الوارث عن الميت فيما كان يملك من الأموال. والعجز يجعل ذمة الميت غير صالحة لقيام حقوق غيره به، فتصير الديون التي كانت لغيره قبله متعلقة بماله. كما يثبت بالخلافة حق الوارث في الأشياء التي تركها الميت، لهذا يثبت بالموت حق الغرماء والورثة في التركة، ولما كان المرض الذي أفضى إلى الموت هو سبب العادي. صارحق الغرماء والورثة متعلقًا بالتركة من وقت حدوث ذلك المرض، لأن الحقوق تضاف إلى أسبابها، وبيان ذلك أن الموت إذا اتصل بالمرض صار المرض موصوفًا بأنه مميت، إذ الموت يحدث بضعف القوى شبئًا فشبئًا. وترادف الآلام وقتًا بعد وقت، وكل جزء من المرض مضعف لبعض القوى، وكل وقبت يمر بالشخص مريضًا هو جزء من الطريق الذي ينتهي بالموت، فكان الموت إذن مضافًا إلى المرض من وقت نزوله بالمريض. وصارت مجموع أحوال المرض وأطواره وتدرجه من احتمال القوى الإنسانية له إلى تخاذلها عن احتماله بمنزلة جراحات متفرقة أدت إلى الموت، وعلى هذا يكون الموت قد ابتدأ يدب في الجسم من وقت حسلول المرض به، وابتداء العجز من ذلك الوقت، كما ابتدأت خلافة الوارث فيما يملك المريض من ذلك الوقت أيضًا، وإذن فقد ابتدأت الذمة لاتصلح لتعلق الديون بها فيصار حق الدائنين متعلقًا بالأموال، لا بها كما أوجبت الخلافة التي ابتدأت بدبيب الموت في جسم المريض، فيتعلق حق الوارث بماله أيضًا. وعلى هذا الأساس قرر الفقهاء أن حق الغرماء في استيفاء ديونهم، وحميق الورثة في خمالافة المريض فيما يملك يتعلقان بأمواله من وقت مرضه، فيكون حينت فد تعلق بمال المريض مرض الموت حق الدائنين وحق الورثة(١).

<sup>(</sup>١) راجع في هذا المعنى كشف الأسرار على أصول فخر الإسلام، الجزء الرابع، ص ١٤٢٧، ١٤٢٨.

العرض من المحتى يختلفان في معنى التعلق، فحق الدائنين الغرض من تعلقه بالمال التمكن من الاستيفاء، ولذا تعلق حق الدائن بمال المريض معنى لاصورة، بمعنى أنه لم يتعلق بأعيان الأموال وذواتها، ولكنه تعلق بماليتها أى مقدار ما فيها من مالية، وهو قيمتها التي يقومها به المقومون، ولذا يصح للورثة بعد موت مورثهم أن يستخلصوا التركة من ديونهم، ويؤدوا الدين للدائنين؛ كما يصح لهم أن يشتروا بعض أعيان التركة بقيمتها، ويجبر الدائنون على قبوله، ولو كانت حقوق (١) الدائنين متعلقة بذوات التركة ما ساغ للورثة أن يأخذوا ويؤدوا الدين بغير رضاهم.

أما حق الورثة فهو لأجل خلافتهم عن المريض ويكون بعد الديون، وقد اختلف فقهاء الحنفية اختلافًا نظريًّا في تعلق حق الورثة بمال المريض إذا مات من مرضه. أهو حق الملكية من كل وجه بظهور أن المرض مرض الموت، أم حق الملكية من وجه دون وجه، أم هو حق الإرث لاحق الملكية؟ بعض المتقدمين من فقهاء الحنفية قال : إن حق الوارث حق ملكية من كل وجه، ويتبين ذلك الحق بظهور أن المرض مرض الموت، وقال آخرون من المتقدمين أيضًا أن حق الورثة ملكية من وجه قبل الموت، لأنه إذا مات المريض ثبت الملك مستندًا إلى وقت ثبوت المرض، فقبل الموت كانت الملكية ثابتة من طريق الإسناد أو ما يعبر عنه الفقه الحديث بالأثر الرجعي، ويسمى ذلك المتقدمون حق ملكية من وجه، هو وجه الاستناد. والفرق بين هذا الرأى وسابقه أن الرأى الأول يقول إن ظهور كون المرض مرض الموت كشف عن حقيقة كانت مستورة قبله، وهي أن الأعيان ملك الورثة. أما الرأى الثاني، فيقول إن الموت هو سبب الملكية بالخلافة عن المورث، ولكن الملكية تثبت مستندة إلى أول ظهور أعراض الفناء، وهو وقت حلول المرض، ومهما يكن من خلاف دقيق بين الرأيين، فهما متحدان في أن الحق الثابت للورثة في أموال المريض حق ملكية \_ هذا مـذهب المتقدمين في حق الوارث، أما مـذهب المتأخرين فهو أن حق الوارث ليس حق ملكية، ولكنه حق في الإرث والخلافة، وليس حق ملك، بل الملك يستمر لصاحبه، ولكل وجهة نبينها تتميمًا للموضوع:

<sup>(</sup>١) راجع في هذا كشف الأسرار، الرابع ص ١٤٣١.

استدل المتقدمين في ادعائهم أن حق الوارث حق ملكية على النحو السابق. بالحديث وبالإجماع، أما الحديث، فهو قوله على : "إن الله تصدق عليكم بثلث أموالكم في آخر أعماركم زيادة على أعمالكم" أي تصدق باستبقاء ملككم في ثلث أموالكم زيادة على أعمالكم : أخبر عن منة الله سبحانه وتعالى على عباده بأنه استبقى لهم الملك في ثلث أموالهم، ليكون وسيلة إلى الزيادة في أعمالهم بالصرف في وجوه الخير، وآخر أعمارهم وقت مرض الموت، فدل هذا على زوال ملكهم عن الثلثين، إذ لو لم يزل لم يكن ليمن بالتصدق عليهم بالثلث. إذ لا يكون التصدق بالثلث إلا حيث منعوا من غيره. وبذا فهم الصحابة والفقهاء جميعاً، وإذا كان المريض قد زال ملكه عن الثلثين، فإنه يئول إلى ورثته، لأنهم خلفاؤه في أمواله، ولأنهم أقرب الناس إليه.

ولقد روى أن أبا بكر رضى الله عنه قال لعائشة ابنته وأم المؤمنين وهو فى مرض موته: لقد كنت نحلتك جاد عشرين وسقًا من مالى بالعالية، وإنك لم تكونى حزته ولاقبضته، وإنما هو اليوم مال الورثة (١). فدل هذا بصريحه على أن حق الورثة فى مال مورثهم المريض هو حق الملكية، ولقد كان مثل هذا مما لايفتى فيه بالرأى، فلابد أنه سمعه من الرسول عليه.

وأما الإجماع فه و إجماع الصحابة والفقهاء من بعدهم، على أن تبرع المريض مرض الموت لاينفذ في أكثر من الثلث في حق الأجانب، وتبرعه للوارث لاينفذ في شيء إلا بإجازة الورثة، حتى كان للورثة أن يأخذوا الموهوب من يد الموهوب له من غير رضاه، فدل عدم النفاذ على زوال الملك، وإذا زال إلى الورثة على ما قد بينا.

هذه أدلة المتقدمين في ادعائهم أن الملكية للورثة تثبت من وقت ظهور مرض الموت. وأن حقهم هو هذه الملكية. وأما دليل المتأخرين الذين يقولون إن حق

<sup>(</sup>۱) جده معناه قطعه وقدره، والوسق مقدار حمل بعير، فالمعنى وهبتك مقدار عشرين حمل بعير، ولكن لم تقبضيه، فلم ينتقل الملك إليك، وأنه ملك الورثة لأنه مريض. استدل بهذا الأثر على أمرين (أحدهما) أن الهبة لاتتم إلا بالقبض، لأنه قال: لم تقبضيه، فلم تملكيه، و(ثانيها) أن أموال المريض مرض الموت ملك لورثته، وليس له إلا الثلث.

الورثة ليس حق ملكية، ولكنه حق الميراث والخلافة فقط. ولايصير حق ملكية إلا بالموت بالفعل فهو الإجماع على أن المريض إن تبرع بأكثر من الثلث نقض تبرعه بعد موته، فقولهم إنه ينقض دليل على أنه انعقد وأبرم وكانت له كل الآثار في حال الحياة، وهذا يدل على أنهم ما كان لهم في حياته الحق في الملكية، وإنما حقهم في الميراث وثبوت الملكية بعد الوفاة.

وهناك دليل آخر معقول، وهو أنه لو كان الوارث غير أهل للميراث وقت مرض الموت، ثم يصير أهلا عند الموت فقد اتفقوا على أنه يكون وارثًا، ويكون له كل حقوق الوارثين، فلو كان حق الورثة في الملكية وقت مرض المريض وقبل موته ما كان لهؤلاء الذين ورثوا ولم يكونوا أهلا للميراث (كعبد أعتق أو غير مسلم أسلم) حق في الميراث؛ لأنه ملك باقي الورثة أيضًا. ولو كان الحق حق ملكية ما كان لهؤلاء الحق في نقض ما تبرع به مورثهم، ولكن ثبت أن لهم الحق، ولايمكن أن يكون حق ملكية. وإذا لم يصلح حق الملكية تفسيرًا لحقهم فهو حق في الميراث بشرطه، وذلك كاف لإثبات كل هذه الحقوق التي للوارث (۱).

وإن إعطاء الوارث حقًا في مال المريض حال حياته؛ إنما هو فرض وأمر اعتبارى، لكى يستقيم منطق الأحكام، وتنسق المبادئ الفقهية، إذا كان الحق في إجازة بعض التصرفات التي تصرفها الميت في مرض موته، ولاتنفذ إلا بإجازته مع صدورها في حياة صاحبها، فإنه إذا كان له ذلك بعد الوفاة فلابد أن نفرض له حقًا حال الحياة، حتى يمكن أن يعود بالنقض على هذه التصرفات، ويجب أن يقدر ذلك الحق بأقل الصور التي يتصور معها ثبوت حق الإجازة بعد الموت، فيكتفى في ذلك بفرض حق الإرث له في حال حياة المورث، لأن الأمور الفرضية لاتفرض إلا بمقدار الضرورة الفكرية التي تضطر الباحث إلى فرضها، ليستقيم منطق الأحكام، وتأخذ المبادئ بعضها بحجز بعض.

١٨٤ ـ وحق الورثة سواء أكان حق ملك كما يقول المتقدمون أم حق الورثة فقط كـما يقول المتأخـرون يتعلق بثلثي التركـة فقط. أما الثلث فهـو حق خالص

<sup>(</sup>۱) اعتمدنا فى هذا الخلاف وأدلته على البدائع، الجزء الثالث، ص ۲۲، ۲۲۱، ۲۲۲، وقد استنبطنا بعض هذه الأدلة من ثنايا السطور استنباطًا.

للمريض مادام لم يكن عليه ديون، فإن كانت عليه ديون، فيحق الدائنين مقدم، وحق الورثة في ثلثي الباقي بعد إيفاء الدين، والمريض له ثلث الباقي بعد الدين، لأنه لاتركة إلا بعد وفاء الدين. أما قبل وفائه فالحق للدائنين، وقد بينا أن حقهم متعلق بمالية التركة لا بذواتها. بمعنى أنه إن سلمت لهم قيمة التركة من الورثة، فليس لهم أن يطالبوا بما وراء ذلك. أما حق الورثة فقد قال الصاحبان إنه متعلق أيضًا بمالية التركة لا بأعيانها سواء كان ذلك بالنسبة للأجنبي أم بالنسبة للوارث، ولذلك يصح عندهما أن يبيع المريض مرض الموت لوارثه بمثل القيمة. لأن ذلك لايضر بحق الورثة إذا سلم لهم حقهم، وهو قيمة الجزء المبيع من التركة. وقال أبو حنيفة : يتعلق حق الورثة بالمالية بالنسبة لتصرفات المريض لغير الورثة، أما بالنسبة لتصرفه مع الورثة فحقهم متعلق بالمالية وذات التركة، أو كما يعبر الفقهاء متعلق بالأموال صورة ومعنى. وذلك لأن حقهم في تصرف المريض مع غير وارث سببه أن يضمنوا سلامة ثلثي التركة لهم، وثلثا التركة يقدران بالقيمة، فصار الحق متعلقًا بقيمة التركة، أي بمعناها أو بماليتها لابصورتها وأعيانها. أما حقهم في منع تصرفه مع الوارث فسببه أن يضمنوا أنه لم يؤثر بعض الورثة على بعض، لأن الله يوزع المواريث في كتابه، وكل من قصد غير ما في كتاب الله تعالى رد عليه قصده، وأن الإيثار كما يكون بالمحاباة بأموال يقدمها، يكون بأعيان يختارها له، ولو أعطاها إياه بقيمتها، فخشية أن يكون قد حاباه بأن اختار له عيون ماله، ولو باعها له بقيمتها أو أكثر جعل للورثة حق في أعيان التركة وذواتها، بالنسبة للوارث، وذلك لتكون الأحكام الفقهية بالنسبة للورثة بعضهم مع بعض تسير على نظام منطقى واحد، إذ إن أحد الورثة لو أراد أن يختص بإحدى أعيان التركة بقيمته لايتم له ذلك إلا برضا الورثة، لذلك إذا أراد المورث في آخر حياته، وقد تعلق بالتركة حق الإرث \_ أن يختص أحد ورثته ببعض أموال التركمة بقيمته كان لابد من رضا باقى الورثة، وبهذا تبين أن حق الورثة بالنسبة لتصرف المريض مع بعضهم البعض متعلق بالتركة صورة ومعنى <sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) راجع كشف الأسرار الجزء الرابع، ص ۱٤۲۹، ونقل فى شرح السراجية أن حق الورثة متعلق بالمالية، لابعين بالتركة، وأطلق ولم يفرق بسين حال التصرف مع الأجنبى، وحال التصرف مع الوارث، ولم يذكر خلاقًا ص ۱۳، ۱٤.

وحق الورثة وحق الدائنين إنما يتعلقان من التركة بالجزء الذي يكون بعد قضاء حاجات المورث في الحياة، وما يلزم لتجهيزه بعد الوفاة (١)، فحق التداوى، وما يلزمه من حاجات شخصية وما يتطلبه من طعام وفراش وغير ذلك لايصح أن يمنع منه، لأن حقه في قضاء مصالحه من ماله قبل كل حق سواه، وليس لأحد عليه من سبيل فيه.

ماله، ولنتقل إلى آثار هذه الحقوق كلها في تصرفات المريض، وحق المريض في ماله، ولنتقل إلى آثار هذه الحقوق كلها في تصرفات المريض، فنرى أحيانًا حقه يغلب في التصرف فيجوز، وأحيانًا نرى حق الدائنين في استيفاء ديونهم يغلب فيمنع، وإن لم تكن عليه ديون مستغرقة للتركة يغلب حق الوارث في حماية ثلثيه من تبرعات تتجاوز الثلث إليهما، ولذا يكون الحجر على التصرف الذي يظن أنه يمس الدائن والوارث، وليس فيه سد حاجة شخصية للمريض، فتلك الدائرة هي موضع الحجر، والمنع، وهي دائرة مرنة غير واضحة الحدود والمعالم، ولقد كان ذلك دافعًا لأن تجعل الشريعة أكثر أحكام المريض للاحتياط، واتخذت الشبهة في بعض هذه الأحكام ذريعة للمنع، كما سترى في الإقرار للوارث، ونحو ذلك، وخلاصة القول في التصرفات المنوعة والتصرفات غير الممنوعة من تصرفات المريض أن التصرفات الجائزة التي لاتحتاج إلى إجازة الورثة هي التصرفات التي تكون المتعد من التصرفات المالية وإن جاء المال فيها تبعًا، والتصرفات المالية التي تكون إشباعًا لحاجة من حاجاته الحيوية، والتصرفات التي لاتمس رأس مال التركة ولكن تمس منافعها أو أرباحها.

۱۸٦ ـ وعلى ذلك تنفذ تـصرفاته الآتيــة، ولاتحتاج إلى إجــازة الورثة بعد وفاته :

(أ) النكاح: فينعقد النكاح من المريض نافذًا غير متوقف على إجارة أحد، ولو مات في مرضه هذا ما كان لورثته أن يتعرضوا لزواجه بنقض (٢)، ويثبت

<sup>(</sup>١) راجع شرح السراجية.

<sup>(</sup>٢) جامع الفصولين الجزء الثاني في أحكام المرضى.

لزوجه مهرها بشرط ألا يزيد عن مهر المثل، فإن زاد أخذت الزيادة حكم التبرع، وإن مات وهي زوج له فالزيادة حكم الوصية للوارث على ما ستعلم، وإذا تزوجها بمهر المثل أو أقل منه أو لم يسم شيئًا يشبت لها ما سمى أو مهر المثل، ويكون دينًا عليه في حكم ديون الصحة، وهي التي تثبت عليه في صحته أو في مرضه ببينة صحيحة، ولم تثبت بإقراره منفردًا. وإنما جاز نكاحه، لأن النكاح من التصرفات التي لا يعد المال فيها مقصودًا، وقد ذكرنا أن تصرفاته غير المالية تثبت كلها من غير حاجة إلى إجازة أحد قبل الوفاة أو بعدها، وكما يصح زواجه يصح طلاقه، وتطلق امرأته غير أنه إن طلقها بائنًا من غير رضاها تستحق ميراثها ويعتبر فارًا، غير أن استحقاق الميراث مقيد بموته في العدة عند أبي حنيفة وأصحابه، ومقيد بعدم زواجها بغيره قبل موته، عند أحمد وابن أبي ليلي وغير مقيد بشيء عند مالك، وقال الشافعي: لا تستحق الميراث.

(ب) شراء الأدوية وحاجاته التى لايستغنى عنها، سواء أكانت من أجنبى أم من وارث ما دام لم يكن هناك محاباة فى الشراء بأن اشتراها بقيمتها أو بغبن يسير يتغابن الناس به عادة، وفى شراء ضرورياته من الوارث اضطربت عبارات الكتب، ولكن الصحيح أن شراءه ما يلزمه من وارثه صحيح مادام لامحاباة فيه، وقد جاء فى جامع الفصولين ما نصه: "إن مريضًا لو اشترى من وارثه بمعاينة الشهود ثمنه جاز كشرائه من أجنبى، والوارث يخالف الأجنبى فى الإقرار. أما فيما ثبت عيانًا فهما سواء، ولم يذكر خلاف، فهذا دل على جواز شراء المريض من الوارث عند الكل» (٢). ومن هذه العبارة يستفاد أن مطلق شراء من الوارث يصح مادام خاليًا من المحاباة، ويثبت الثمن دينًا على المريض إذا كان الشراء بمعاينة الشهود، وبذلك يختلف عن الإقرار بالدين للوارث (٣).

(جـ) الإجارة والإعارة، فيملك المريض أن يؤجر لغيره، وأن يعير الأعيان من تركته لغيره، وليس لورثته بعد موته أن يعودوا على إجارته فينقضوها، وعلى

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الأحوال الشخصية المطول لأستاذنا الجليل الشيخ أحمد إبراهيم بك.

<sup>(</sup>٢) راجع جامع الفصولين الجزء الثاني في بيوع المريض مرض الموت.

 <sup>(</sup>٣) قد رأينا كثيـرًا من كتاب الشريعة في عصرنا يذكرون أن أحكام الــشراء من الوارث كأحكام البيع منه من
 كل الوجوه، وذلك لايخلو من تسامح.

من أعار له عينًا مدة أن يطالبوه بعوض ما انتفع، وذلك لأن له التصرف المطلق في المنافع، إذ حق الورثة متعلق بأعيان التركة وحق الدائنيين متعلق بقيمة هذه الأعيان على نحو ما بينا، فليس حق واحد من الفريقين متعلقًا بالمنافع، فالمنافع خالصة لصاحب الأموال، ومن جهة ثانية فالمقرر عند أبي حنيفة وأصحابه أن العقود على المنافع تبطل بمجرد موت أحد العاقدين (١)، فإذا مات المريض في مرضه فقد بطلت من تلقاء نفسها إجاراته وإعاراته، فالعقود على المنافع إذن لاتمس حقوق الورثة في حال من الأحوال في مذهب الحنفية، فلا حاجة إلى إجازتهم، مثل الإجارة، والإعارة والمزارعة والمساقاة، لأن هذه كلها عقود على المنافع وهي سائغة له لايتصل بها حجر.

(د) عقود الشركة: فإذا عقد شركة مع غيره، فالعقد صحيح ولو كان فيه غبن عليه بالنسبة للربح، لأن حقوق الورثة والدائنين تتعلق برءوس أموال الشركة، ولاتتعلق بأرباحها، إذ أرباحها كمنافعها لصاحبها، إلا إذا تسلمها أو دخلت ملكيتها في ذمته، ففي هذه الحال تصير جزءًا من رءوس أموال التركة، وقبل ذلك فهي غيب، وإن عقد الشركة في ذاته لايضير الورثة في شيء، لأنه بمجرد وفاته يبطل العقد، لأن عقود الشركات جميعًا تتضمن التوكيل، لأنه يكون كل واحد من الشريكين وكيلا عنه وبموت أحدهما ينعزل الحي عن وكالة الميت، فيبطل عقد الشركة المتضمنة للوكالة. وعلى ذلك إذا ضارب المريض بأن دفع جزءًا من ماله لغيره ليعمل فيه، ويكون الربح بينهما مناصفة مشلا صحت المضاربة وكان الربح مناصفة، ولو كان في ذلك غبن على المريض، لأن ذلك ربح، ولاحق للدائنين أو الورثة في الربح قبل دخوله في ملك المريض. ولقد جاء في جامع الفيصولين ما خلاصته: «مريض دفع ألفًا إلى شخص على أن ما رزق الله تعالى فهو بينهما نصفان فربح ألفًا فمات، وأجر مثل العامل أقل من حصته في الربح، وعلى المالك دين محيط فللمضارب نصف الربح يبدأ به قبل دينه، لأنه متبرع بمنفعة ماله، إذ

<sup>(</sup>١) خالف أبو حنيـفة بقية الأئمة، فـقد قرروا جمـيعًا أن عقد الإجـارة لوارث كعقد البـيع، لأنه عقد لازم والعقود اللازمة لاتبطل بموت أحد العاقدين. والقانون المدنى على هذا في إجارة الأشياء، إلا ما استثناه منها.

الربح ليس بمتولد من ماله، وله أن يتبرع بمنفعة ماله، إذ حق الغرماء والورثة لا يتعلق بالمنافع. وإذا لم يسم للمضارب شيئًا. فله أجر مثله يضرب مع الغرماء. إذ حقه يجب دينًا بسبب لاتهمة فيه. وكذا كل مضاربة فاسدة يجب فيها أجر » (١).

(هـ) الخلع. فالخلع من المريضة صحيح، ولو ماتت في مرض موتها ولكن بالنسبة لبدل الخلع يخشى أن تكون قد آثرته من بين ورثتها به، ومن جهة ثانية يعتبر تبرعًا من ناحة، فيأخذ حكم الوصية على ما سنبين، ولذلك إذا ماتت في العدة كان الذي يستحقه المخالع الأقل من هذه الأمور الثلاثة:

١ \_ ميراثه منها لو كانت زوجًا له.

٢ ـ ثلث تركتها.

٣ ـ بدل الخلع المذكور فى المخالعة فيأخذ أقل هذه الأمور الشلاثة مقداراً. وإن ماتت بعد العدة استحق الأقل من ثلث التركة وبدل الخلع، أى أنه يأخذ بدل الخلع بشرط ألا يزيد عن ثلث التركة (٢).

۱۸۷ ـ هذه هى التصرفات التى لايرد عليها الحجر إلا بالقيود، وفى الأحوال التى ذكرناها، أما التصرفات المالية الخالصة التى تمس رأس مال التركة بالنقص فتلك هى موضع الحجر، وموضع المنع بالقدر الذى لايضار معه دائن ولا وارث، ولايصادم أهلية المريض من حيث ثبوت أصلها، فهو يثبت بمقدار ما يدفع الضرر عمن يحتمل أن يناله الضرر، بإعطائه الحق فى إجازة التصرف، وإن كان التصرف يمس حقه، وإن كان لايمس حقه فهو بمنجاة من رفضه، أو إجازته، واشترط لثبوت هذا الحجر أمران:

<sup>(</sup>١) وتراه فرق بين ما إذا كان المضارب قد اشترط مقدارًا شائعًا من الربح، وبين ما إذا كان قد استحق أجرة، فالأول يكون حقه أسبق من الدائنين لأن حقه متعلق بعين الربح، والثانى يكون حقه دينًا، فيكون كسائر الديون.

<sup>(</sup>٢) راجع جامع الفصولين الجزء الثانى في أحكام المريض، . وكتاب الأحوال الشخصية للأستاذ الشيخ أحمد إبراهيم بك .

أحدهما: أن يكون التصرف قد صدر في مرض يغلب فيه الهلاك، كما بينا.

وثانيهما: أن يموت الشخص في مرضه هذا، وعلى ذلك إذا تحقق أحد الأمرين دون الآخر بأن صدر التصرف من الشخص في المرض، وقبل أن يتحقق الثاني وهو الموت، فما لأحد على تصرفه من سبيل، لأن تحقيق كون المرض مرض موت لم يتم، ولا حجر قبل أن يتبين ذلك. فإذا مات الشخص في هذا المرض تحقق الأمر الثاني، فيثبت المنع مستندًا إلى وقت المرض بأن تعرض كل التصرفات التي صدرت من ذلك الوقت على الوارث أو الدائن إذا كانت تمس ما لهذا من حق المرث، ويكون المريض في هذه التصرفات كالفضولي، ولهؤلاء أن يجيزوها فتمضى أو لايجيزوها فتبطل، وفي حالة إجازتها تكون صحيحة مستندة إلى صحتها إلى وقت صدورها وإذا لم يجيزوها بطلت.

ولقد قسم الفقهاء أقوال المريض التي تمس الدائنين والورثة إلى قسمين : أقوال إخبارية تثبت حقوقًا مالية، وهي إقرارات المريض، والثاني تصرفات إنشائية تثبت حقوقًا مالية لم تكن ثابتة من قبل.

1۸۸ ـ وحكم إقرار المريض أنه إن كان لأجنبى كان صحيحًا، غير أنه يتأخر عن استيفاء الديون التى تكون ثابتة من غير إقرار، وهى الديون التى تسمى ديون الصحة، وهى تشمل الديون الثابتة قبل المرض بإقراره فى صحته، أو التى تثبت بعد المرض بحجج وبينات، أو التى باشر أسبابها وقت المرض وعاينته شهود كقرض اقترضه أو ثمن أشياء اشتراها، أو مهر نكاح عقده فى مرضه، أما ما ثبت من الديون بإقرار المريض فى مرضه فإنه يسمى دين المريض، ويكون متأخرًا فى الأداء عن ديون الصحة.

وإن كان الإقرار بدين لوارث فلا ينفذ إلا إذا صدق الورثة، لأنه عسى أن يكون ذلك الإقرار لإيشار ذلك الوارث بهذا المقدار من التركة، والوارث الذى لايصح الإقرار له هو من قام به سبب الإرث عند الإقرار، وكان وارثًا بالفعل عند الوفاة، فإذا أقر لامرأة لم تكن زوجًا له ثم تزوجها نفذ إقراره، لعدم قيام سبب الإرث عند الإقرار، وإذا أقر لأخيه، وله ابن يحجبه عند الإقرار ثم مات ذلك

الابن قبل أبيه، فورثه الأخ المقر له لم ينفذ الإقرار، وقال أحمد بن حنبل: إن الوارث الذي لايصح الإقرار له هو من كان وارثًا وقت الإقرار لو مات ساعتها المقر، سواء استمر إرثه إلى الوفاة أم لم يستمر، لأن العبرة في ذلك هي في صدور الإقرار مصحوبًا بالتهمة، ولايكون ذلك إلا إذا تحققت التهمة وقت الإقرار بأن كان وارثًا بالفعل ساعتها، وعلى ذلك لاينفذ الإقرار لأخيه إذا كان وارثًا له وقت الإقرار ثم جاء له ابن حجبه من الميراث وقت الموت، لأن الإقرار إذا أبطل فللتهمة، ووقتها هو وقت صدوره، فيصدر باطلا.

ولايرد عليها الفسخ كالعتق، فهى تصدر من المريض فى حكم المعلقة على الموت، ولايرد عليها الفسخ كالعتق، فهى تصدر من المريض فى حكم المعلقة على الموت، فهى قبل الموت غير نافذة أو فى حكم غير الموجودة، بمعنى أنه إن أعتق عبداً ثم مات يتبين بالموت أنه ما كان يسوغ الإعتاق، فيعطى عتقه فى حال الحياة حكم الإعتاق المعلق على الموت، فيعتق العبد بعد الموت، ويسعى بقيمته للدائنين إن كانت التركة مستغرقة، ويسعى بما تزيد قيمته به عند ثلث التركة إن لم تكن التركة مستغرقة. وإنما أعطيت تلك التصرفات حكم التصرفات المعلقة، لأنها لاتقبل النقض، فإذا فرضناها نافذة فى الحياة ثم جعلنا للورثة إبطالها بعدم الإجازة بعد الوفة، فقد فرضناها قابلة للفسخ، وذلك لايتفق مع الوصف الشرعى الذى أعطاه الفقهاء إياها، ففرض ما يتفق مع ذلك الوصف، وهو كونها معلقة.

وأما التصرفات المالية التى تقبل الفسخ كالهبة والوصية والبيع والشراء والصدقة والوقف، فإنها من المريض ذات أحكام متشعبة ليس موضع بيانها هنا، بل عند بيان أحكام هذه العقود فى أبوابها فى كتب الفقه فليرجع إليها هنالك مفصلة، ولكن هنا تذكر القواعد التى يعود إليها التفصيل، مع ملاحظة أن تلك الأحكام لاتكون إلا بعد الوفاة، أما فى حال الحياة فهى صحيحة، وها هى ذى القواعد:

(أ) هذه التصرفات إن كانت لوارث لاتنفذ إلا بإجازة الورثة، سواء أكانت تبرعًا صرفًا أم عقد مبادلة فيه محاباة أم مبادلة لا محاباة فيها قط؛ بيد أنه يلاحظ أمران :

(أولهما) أنه إذا كان التصرف بيعًا بالقيمة بلامحاباة يسيرة أو كثيرة فقد أجازه الصاحبان، ولو لم يجز الورثة، وأبو حنيفة لم يجزه، وأساس الخلاف ما بيناه فيما مضى من أن أبا حنيفة يقول: إن حق الورثة تعلق بأعيان التركة بالنسبة للوارث، ففي إعطائه عينًا منها ولو بالقيمة فيه معنى الإيثار والوصية، ولا وصية لوارث، والصاحبان قالا: إن حق الإرث، متعلق بالقيمة والمالية. وبالبيع بمثل القيمة سلم حق الإرث، فلا وجه لتوقف البيع على إجازته.

(ثانيهما) أنه إن كان التصرف وقفًا يخرج من الثلث، فإن كان لوارث، فإن أصل الوقف ينفذ، ولكن لاتصرف الغلة للوارث إلا إذا أجاز الورثة وتصرف لهم على حسب الميراث إذا لم يجيزوا، ويستمر الحكم كذلك ما دام الوارث حيًّا، فإذا انتقل الاستحقاق إلى غيره كانت الغلة له، ولم يكن للورثة شيء، لأن محاباة الوارث بقدر استحقاقه في الوقف فشاركوه فيه أو أجازوه، وإذا انتقل الاستحقاق لغيره، لم يكن لهم فيه أى حق. لعدم المحاباة. والوارث الذي لاتصح محاباته هنا هو الوارث في باب الوصية، وهو الوارث بالفعل عند الوفاة.

(ب) إذا كانت التركة مستغرقة بالديون، وفيها سداد لكل الديون أو لم يكن، فحق الدائنين فيها أن تسلم قيمتها لهم، فكل تصرف من المريض لايمس هذه القيمة، فهو نافذ، وإن لم يجيزوه. وعلى ذلك لاتنفذ تبرعاته إلا إذا أجازوها. وكل بيع أو شراء فيه غبن ولو كان يسيراً لهم حق فسخه إلا إذا زاد المشترى أو نقص البائع مما يزيل الغبن. لأن حقهم متعلق بالقيمة، فيجب أن تسلم لهم. وإذا باعه أو اشترى بلا غبن أصلل لم يكن لهم أن ينقضوه، لأن حقهم متعلق بالقيمة والمالية، كسما بينا، وقد سلمت لهم، فلا وجه لاعتراضهم، ولا لنقضهم ما أبرم.

ويلاحظ أن حق الدائنين مقدم على حق الورثة، فلا شأن للورثة بالتركة مادامت مستغرقة بالدين، بيد أنهم إذا أرادوا استخلاصها بقيمتها، وكانت مساوية للدين أجبر الدائنون على أخذ القيمة وتسليم التركة. وإن كانت قيمة التركة أقل من الدين لم يكن للورثة استخلاصها بقيمتها إلا برضا الدائنين. لأن لهم الحق في

استيفاء ديونهم كاملة. وعساهم يبقون العين في أيديهم. حتى يستطيعوا بيعها في وقت تعلو فيه قيمتها، ويكون فيها وفاء بدينهم.

(ج) إذا لم تكن التركة مستغرقة بدين بأن لم تكن مدينة أصلا، أو كانت مدينة بدين غير مستغرق، وقد استوفى منها، فمن حق الورثة أن يسلم لهم ثلثا قيمة التركة بعد الدين، فكل تصرف للمريض سواء أكان تبرعًا أم مبادلة يمس هذين الثلثين، فللورثة منعه، حتى لايمس حقهم فى الثلثين، وعلى ذلك فكل تبرع لأجنبى سائغ، مادام فى حدود الثلث، وكل عقد مبادلة مع أجنبى بيع أو شراء نافذ من غير حاجة إلى إجازتهم إذا لم تكن فيه محاباة عن الثلث، فللورثة الحق فى منع التصرف حتى تزول الزيادة التى مست الثلثين اللذين يجب أن يسلما لهم.

هذه هى القواعد التى ترجع إليها تصرفات المريض مرض الموت الإنشائية التى تقبل النقض والفسخ، وهى الأصل فى هذا الباب، وقد بيناها معتمدة على أصولها التى اشتقت منها، فارجع إليها.

# أهلية المريض مرض الموت فى القانون المدنى المصرى

• 19 \_ مما تقدم يتبين أن الشريعة الإسلامية ماحكت من عقود المريض مرض الموت وتصرفاته لمعنى في عقله أوفى أهليته من حيث هو كامل رشيد، ولكن للمحافظة على حق الدائن والوارث، ليتمكن الدائنون من استيفاء ديونهم، ولكيلا يتمكن هو من تضييع حق الورثة في تركته سيرًا وراء رغبة دافعة لإيثار بعض الورثة مخالفًا بذلك أحكام الإرث، أو اندفاعًا وراء محبة أو شهوة، بإعطاء من لايستحق أكثر مما له هو بحكم الوصية، أو تدفعه مغاضبة بعض الورثة بمحاولة حرمانه من ميراثه بعد موته. ولقد كان نظام التوريث للمصريين (١) خاضعًا للشريعة الإسلامية، يستمد أحكامه منها، بينما المعاملات المالية كلها خاضعة للقانون المدنى المستمد في جملته من الشريعة الفرنسية، فلم يكن من الانسجام بين قوانين الدولة أن تكون أحكام التوريث مستمدة من الشريعة الإسلامية، وأحكام تصرفات المريض مرض الموت المالية خاضعة لأحكام القانون المدنى الفرنسي، إذ ذلك يفك عروة التماسك بين القوانين المصرية، فيهدم بعضها بعضًا، ويكون الشارع المصرى كمن يهدم بيد ما يبنيه باليد الأخرى، إذ يستطيع الشخص أن يتحلل من قيود الميراث وهو في مرض موته، ببياعات صورية أو غير صورية يعقدها، أو هبات يعطيها من يشاء، ويحرم بها من يشاء، ويقسم تركته أوزاعًا. حتى لايصل إلى الوارث غير المجدود إلا القليل، أو لايصل إليه قليل ولاكثير، فيهدم بذلك نظام التوريث المستمد من الشريعة الإسلامية، إذ يتقيد بها الشخص أمام المحاكم الشرعية. ثم نجد انطلاقه من قيده في ظل القانون المدنى، فيعقد ما شاء، ويمنع ما شاء من ورثته تحت حمايته، لذلك كان من اتساق المشرع المصرى أن كانت الـوصايا خاضعة لأحكام الشريعة، وأن تكون أحكام تصرف المريض مرض الموت مستمدة أيضًا من الشريعة، لتستطيع أن تحمى أحكامها، فتمنع

<sup>(</sup>۱) يلاحظ أن المحاكم الشرعية المختصة بالنظر فى تركسات غير المسلمين، وما يتعلق بها من وصايا وتوريث، تقضى فى ذلك بمقتضى القانون الإسلامى إلا إذا حصل اتفاق من الورثة على التقساضى أمام المجالس الملية. وذلك بمقتضى الخط الهمايونى العالى الصادر فى ١٨ فبراير سنة ١٨٥٦.

المتململين من قيود التوريث فيها أن ينطلقوا إلى الظلم، وقصد ما لم يشرعه كتاب ولا سنة.

191 \_ وكان مقتضى هذا أن تكون كل أحكام تصرف المريض مرض الموت مستمدة من الشريعة، ولكن لم يذكر حكم تصرف المريض مرض الموت مستأنسًا بالشريعة، قابسًا قبسة منها إلا في البيع في المواد ٢٥٤، ٢٥٥، ٢٥٦. وهذا نص المواد الثلاث:

المادة ٢٥٤ ـ لاينفذ البيع الحاصل من المورث، وهو في حالة مرض الموت \_ لأحد ورثته، إلا إذا أجازه باقى الورثة.

المادة ٢٥٥ ـ يجوز الطعن في البيع الحاصل في مرض الموت لغير وارث إذا كانت قيمة المبيع زائدة على ثلث مال البائع.

المادة ٢٥٦ ـ فإذا زادت قـيمة المبـيع على ثلث مال البـائع وقت البيع ألزم المشترى بناء على طلب الورثة إما بفسخ البيع أو بأن يدفع للتركة ما نقص من ثلثى مال المتوفى وقت البيع، وللمشترى المذكور الخيار بين الوجهين المذكورين.

هذه نصوص القانون التى تتعلق بتصرفات المريض مرض الموت فى القانون المدنى المصرى، وقد أجمع شراحه على أن المصدر التاريخى لهذه المواد هو الشريعة الإسلامية، إذ ليس لهذه المواد نظير فى الينبوع الذى استقى منه القانون المصرى مواده، وهو القانون الفرنسى. وهى من جهة ثانية تتحد فى الجملة مع أحكام الشريعة الغراء. بيد أنه ينبغى لنا أن نلاحظ ملاحظتين فى موضعين اختلفت حولهما أنظار شراح هذا القانون، وتضاربت حولهما أحكام المحاكم وقتًا طويلا. (إحداهما) ما يراه بادى الرأى من أن المادة ٢٥٥ تختلف عن أصلها الشرعى، لأن الحكم الفقهى لا يجعل البيع لأجنبى موضع طعن للوارث إلا إذا كان فيه محاباة تجاوزت الثلث، فللورثة حينتذ الحق فى الطعن، لكى يسلم الثلثان لهم، وهما حقهم فى الميراث. أما المادة ٢٥٥ فقد جعلت لهم بظاهرها الطعن فى البيع إذا كان البيع نفسه قد تجاوز الثلث، ولو كان البيع عمثل القيمة، أو بغبن يسير، ولاتشترط لجواز الطعن أن تكون فيه محاباة تجاوزت الثلث كما هو حكم الشريعة الغراء. وقد

اختلفت في هذا أنظار الشراح، فمنهم من قال: إن القانون المدنى خالف في هذا الشريعة، ولا مانع من أن يخالف الشارع ما جعله مصدرًا تاريخيًا لجزء من القانون، فهو يتخير من ذلك المصدر ما يراه أصلح، ولقد رأى الشارع المصرى أن يحتاط في هذا المقام فجعل للوارث الحق في الطعن في أي تصرف يسمح بخروج عين من أعيان التركـة تتجاوز قيمتها ثلث التركـة، وعسى أن يكون البيع صوريًا، ولم يقبض البائع ثمنًا، ورأى فريق آخر أن تخرج تلك المادة تخريج الشريعة، لأنها مجملة، والشريعة هي التي تفصل ذلك المجمل، بل إنها إذا اقترنت بالمادة التي تليها يحب أن تفسر بأحكام الشريعة، لأن المادة التي تليها وهي المادة ٢٥٦ جعلت مدى طعن الورثة ينتهي إلى تخيير المشترى بين فسخ البيع، أو يدفع لهم مايتم به ثلثا التركة لكي يسلم لهم الثلثان، وإذا كان هذا مدى الطعن، فمعنى هذا الطعن ومغزاه هو أن يتأكد للورثة سلامة الثلثين بمقتضى القانون، وذلك هو حكم الشريعة نفسه، ولئن كانت العبارة فيها اضطراب أو إبهام، فالأصل التاريخي يزيله أو يفسره، وقد ذكر الرأيين المرحوم فتحى زغلول باشا، فقد جاء في شرحه تعليقًا على حكم المادة ٢٥٥، ٢٥٦ ما نصه: «هذا الحكم أشد من مأخذه، وهو الشريعة الغراء، لأنها لا تقضى بالفسخ أو التكملة إلا إذا كان البيع بغبن فاحش، وكان المبيع (١) زائدًا على ثلث مال البائع والسبب فيه كراهة القانون بيع المريض لأجنبي، هذا هو ظاهر النصوص، وهناك مذهب ثان يقول بعدم وجود خلاف بين القانون والشريعة في هذا الموضوع، وأن الأول جرى على حكم الثانية، فنص في المادة ٢٥٥ على جـواز الطعن، وبيّن حكمه في المادة ٢٥٦، فـقرر أنه لاينتج إلا فـسخ البيع في الكل أو تكملة ما نقص على ثلثي المادة بخيار المشترى، فلو باع المريض كل ملكه، ولم يكن هناك غبن، فلا وجه للفسخ. أما إذا وجد الغبن، ونقصت به قيمة الثلثين، فالتكملة أو الفسخ.

وعندنا أن الرأيين واردان، وأن إيجاز القانون وعدم تدقيقه في اللفظ عند نقل هذا الحكم من أصله الذي أدى إلى هذا الخلف، وإن كانت قواعد التفسير

<sup>(</sup>١) صوابها أن الغبن نفسه يكون زائدًا على ثلث مال البائع، فزيادة المبيع عن الثلث أو نقسمه ليست موضع النظر إنما موضع النظر إلى موضع النظر إلى المنظر المعالم النظر المعالم النظر المعالم النظر المعالم المعالم

تقضى بترجيح الرأى الأول، لأن عدول القانون اللاحق عن قيد مشروط في سابقه ترك لهذا الشرط، وإطلاق للحكم، كما لا يخفى (١).

ويرى حلمى عيسى باشا فى كتابه «البيع» أن التفسير الأول هو الصحيح، ويعلل ذلك بأن الشارع المصرى احتاط بالنسبة للبيع للأجنبى خشية أن يكون البيع هبة أخذت صورة البيع، لأن من الصعب معرفة القدر المتبرع به إذا أقر البائع، وهو مريض فى عقد بيع محاباة، أنه قبض جميع الثمن، وليس لديهم من الإثبات ما يتمكنون به من بيان أنه ما تسلم ثمنًا، وأن عقده تبرع فى صورة بيع، فأعطاهم القانون حق الطعن مطلقًا إذا زادت قيمة المبيع عن ثلث التركة، فإذا طعنوا فى أصل البيع، وألقى عبء إثبات تسليم الثمن على المشترى، وثبت بالبينات والحجج أن الثمن وصل إلى المريض، أو أنه قد وصله ما يجعل الثلثين سالمين للورثة أجيز البيع، وإلا خُير المشترى بين الفسخ أو سد النقص فى الثلثين، وفى الحق أن ذلك يكون تنفيذًا لفكرة الشريعة من طريق غير طريقها فى الترافع (٢).

وكما اختلف الشراح ذلك الاختلاف اختلفت المحاكم أيضًا فمنها من أخذ برأى حلمي عيسى باشا، وهو يؤيد الرأى الذي يقول إن القانون سلك مسلكًا يخالف مسلك الشريعة في المحافظة على سلامة الثلثين للورثة. ومنها ما أخذ بالرأى الذي يفسر المواد بما يتفق مع طريقة الشريعة في المحافظة على حق الورثة بتوقف البيع على إجازتهم إذا كان في البيع غبن فاحش زاد مقداره عن الثلث، ومحكمة الاستئناف من هذا الرأى (٣).



471

<sup>(</sup>١) شرح القــانون المدنى هامش صفحة ٢٢٨. وبحث تصــرفات المريض مرض الموت المنشــور بمجلة القانون والاقتصاد في السنة الثامنة للأستاذ الجليل محمد كامل بك مرسى.

<sup>(</sup>٢) استخلصنا هذا المعنى من كتاب البيع للأستاذ الجليل حلمى عيسى باشا فقد جاء فيه : "إن الشارع أراد أن يتخذ لنفسه طريقًا آخر غير طريق الشريعة الإسلامية في اعتبار القدر الجائز التبرع به، وهو النظر للمبيع لا للثمن فإن الشرعيين يعتبرون القدر المحابى به في الثمن هو الذي يأخذ حكم الوصية، فأراد واضع القانون المصرى أن يجعل المبيع هو الذي تسرى عليه هذه الأحكام، فإن كان البيع لأجنبى يخرج من ثلث التركة نفذ، وإلا جاز للبائع أن يلزم المشترى بفسخه أو برد قيسمة ما نقص من ثلثى مال المتوفى، وهذه طريقة أكثر مطابقة للعمل، وموافقة لمذهبه في الهبة الموصوفة ببيع، فإن من الصعب معرفة القدر المتبرع به إذا قرأ البائع في عقد بيع بمحاباة، أنه قبض جميع الثمن ولايمكن التصريح من جانب آخر للورثة بإثبات ذلك بشهادة الشهود، لأن فيه مخالفة لقواعد الإثبات، راجع كتاب البيع ص ٣٠٧، وبحث الأستاذ الكبير محمد كامل بك مرسى المنشور بمجلة القانون والاقتصاد السنة الثامنة.

<sup>(</sup>٣) راجع بحث الأستاذ كامل بك مرسى المنوه عنه.

الخاصة بمرض الموت. أما الموضع الثانى، فهو أن القانون لم يذكر من تصرفات المخاصة بمرض الموت. أما الموضع الثانى، فهو أن القانون لم يذكر من تصرفات المريض مرض الموت إلا البيع، ولم يتصد لسواه، فلم يذكر شراء المريض، كما لم يذكر إبراءه وإقراراته سواء أكانت لوارث أم لأجنبى، فهل يرجع فيها للشريعة بالقياس على البيع، ولأن أحكامها ذات صلة كبيرة بالميراث، والميراث يحكم فيه بمقتضى الشريعة فى الجملة ؟ اختلفت المحاكم فى ذلك أيضًا، فبعض المحاكم قصر الحكم على مورد النص، واعتبر التصرف الذى أعطى فيه المريض حكمًا خاصًا فى القانون المدنى هو البيع، فيقتصر عليه، لأن المريض كامل الأهلية، فلتصرفاته أحكام كاملى الأهلية؛ ولأن النص على البيع جاء على خلاف القياس، وما يجيء على خلاف القياس لا يعلل النص فيه، ولا يقاس عليه غيره، ولو أراد الشارع أن يأخذ بكل أحكام المريض مرض الموت التي اختصته الشريعة بها لنقلها جملة إليه، ولم يقتصر على بعضها، فاقتصاره على بعضها دليل على أنه ما أراد غير ما اختاره، وما قصد غير ما نقله، فإذا توسعنا فيها وأعطينا تصرفات المريض كل الأحكام التي أعطيتها في الشريعة كان ذلك تحميلا للنصوص مالا تحتمل، وكان فلك مجافاة لقصد الشارع في تخصيص ما ذكره بتلك الأحكام.

وبعض المحاكم يرى أن تقييد تصرف المريض مرض الموت بما لايضر بالوارث يجب ألا يقتصر على ما نص عليه فى القانون، بل يعدوه إلى تصرف تتحقق فيه المضارة بالوارث، وخصوصاً فيما نص عليه الفقه الإسلامى، وذلك لأن النص على تقييد بيعه الغرض منه تقرير القاعدة الشرعية العامة التى تقضى بعدم نفاذ تصرفات المريض مرض الموت التى تضر الورثة وتعطيها حكم الوصية، فقصر النص على البيع لايمنع شمول ما عداه، لأنه لم يرد نص سالب مانع من تعميم الحكم على كل التصرفات التى تضر بالوارث كالإقرار لأحد الورثة فى حال المرض، ولابينة سوى الإقرار من المريض، وكالشراء من وارث بمحاباة، أو الشراء من الأجنبي بمحاباة تجاوزت الثلثين، هذا والنص معلل، فما من نص فى القانون على الوارث من تصرفاته سواء أكانت إنشائية أم إخبارية، ولايتصور أن الشارع على الوارث من تصرفاته سواء أكانت إنشائية أم إخبارية، ولايتصور أن الشارع على الوارث من تصرفاته سواء أكانت إنشائية أم إخبارية، ولايتصور أن الشارع

777

أتى بنص من غير علة له، وإلا كان عابثًا. وإن هذه العلة تتحقق في غير البيع للوارث بأكثر مما في البيع أحيانا، فهي واضحة في إقراره لوارث بمال لم تقم عليه أى بينة، ولم يوجد عليه أى دليل سوى هذا الإقرار، فهو يدخل في المنع بدلالة الأولى لوضوح العلة فيه أكثر من البيع. هذا ولم يوجد نص في القانون يبين أحكام تصرفات المريض مرض الموت في غير البيع، ولا جائز أن نقول إن أحكام الصحيح تشمله، لأنه باتفاق فقهاء الشريعة قد حد من تصرفاته بما يحفظ للورثة حقوقهم، ويعتبر الفقهاء أن المرض عارض من عوارض الأهلية يرد عليه بالتقييد، فلا تطبق عليه النصوص الخاصة بالصحيح، لأن هذا حريته مطلقة في التصرفات فلا تطبق عليه النصوص الخاصة بالصحيح، لأن هذا حريته مطلقة في التصرفات إذا لم يتعلق بها حق غيره أما ذاك فحريته مقيدة، لتعلق حق الورثة بماله. وإذا كان بتطبيق قواعد العدل والإنصاف بمقتضى المادة ٤٩ من لائحة ترتيب المحاكم الأهلية، وليس أعدل من إحاطة المورث، وهو في مرض الموت بسياج يمنعه من إصدار تصرف يضر بمصلحة بعض الورثة (١).

197 ـ هذا وإن تناول المحاكم الأهلية بدرجاتها تصرفات المريض مرض الموت في أحكامها جعله موضع بحث واست نباط ونقص في الفقه الحديث، فاتسع نطاق البحث فيه، وكثر التفنن في تعليل أحكامه، وللكشف عن مدفون آراء الفقه الإسلامي فيه، وتتبع دقائقه ومراميه، فاستفاد الفقه القديم حياة جديدة، وجرى فيه دم غزير أمد الفقه الحديث، وهكذا كل موضوع يتناوله التطبيق الحر، ويأخذه بالعمل الفكر المستقيم، فلقد كان تشعب الأنظار وتضارب الآراء واحتكاكها مضيئا لجوانب الموضوع من نواحيه الفقهية والقانونية والمصلحية. وكل كان موفقًا في اتجاهاته، ولا يبعد عن سمة الشريعة وطريقها إلا في القليل النادر جداً (٢) والنادر لا يعطى حكماً ولا يطغى على ما في الكثير مما يوجب الثناء والإطراء.

<sup>(</sup>١) استخلصنا أدلة الفريقين من المحاكم مما ساقه الأستاذ الكبير الدكتور محمد كامل مرسى بك من أحكام بحث المريض مرض الموت المنوه عنه سابقًا.

<sup>(</sup>۲) ومن ذلك القليل النادر ما جاء في أحد أحكام محكمة الاستئناف من «أنه إذا أوصى شخص لأحفاده =

### الولايسة

194 ـ تكلمنا فيما مضى على أحد العنصرين اللازمين لنفاذ العقد، وهما الأهلية والولاية، فتكلمنا فى أهلية الوجوب، وأهلية الأداء فى حال فقدها، وفى حال قصورها، وقلنا أن كمالها بالبلوغ والرشد، ثم تكلمنا فى أهلية المرأة وأهلية المريض مرض الموت. ومناط الأهلية اللازمة لصحة العقد أن تكون عبارة العاقد صالحة لأن يقصد بها معانى العقد، فمعنى الأهلية فى العقود متجه إلى صلاحية العبارة فى ذاتها لأن تنعقد بها العقود والتصرفات أولا تنعقد، فإذا انعقدت العقود بعبارة شخص كان عنده أهلية أداء كاملة أو قاصرة، وإن لم تكن عبارته صالحة لأن تعقد بها العقود لم تكن عنده أهلية أداء أصلا.

هذه هى الأهلية، أما الولاية فمعناها أن يكون للعاقد سلطة تمكنه من تنفيذ العقد، وترتيب آثاره عليه، وتلك السلطة قد تكون بالأصالة، وقد تكون بقيام الشخص على شئون غيره بولاية شرعية أعطاها له الشرع الشريف، كولاية الأب على ابنه، وولاية الجد على حفيده، أو بوصاية من أبى الشخص أوجده، كما فى التوكيل، بالبيع والشراء والنكاح ونحو ذلك. ومن هذا يتبين أن ولاية العاقد على العقد تكون لأحد أسباب ثلاثة:

(۱) الأصالة فيها أن يكون متولى العقد هو صاحب الشأن فيه، وذلك يكون لكامل الأهلية إذا عقد لنفسه، فكمال الأهلية يثبت معه حتما الولاية التامة على شئون نفسه، فالبالغ العاقل الرشيد له الولاية التامة على شئونه وعقوده وتصرفاته لا يحد منها إلا ما يتعلق بحق الغير.

(٢) أن يكون للشخص ولاية على غيره بولاية شرعية يعطيها له الشارع، وهي لاتكون إلا للأب أو الجد أبي الأب (١) أو بوصاية من قبل الأب أو الجد أو

<sup>=</sup> بمقدار نصيب والدهم المتوفى فى تركته، فلهم بعد موته نفس الحقوق التى لكل أولاد ذلك الجد، وعليهم نفس الواجبات، ومن هذه الحقسوق أن يجيزوا أو يمتنعوا عن إجازة البيع الصادر من جدهم لباقى أولاده فى مرض موت جدهم. وقد ألغت المحكمة حكم المحكمة الابتدائية الذى قضى باعتبار أولاد ابن المتوفى موصى لهم لا ورثة «واعتبار البيع الصادر عن الجد عدولا عن الوصية فى المقدار المبيع» راجع فى هذا بحث الأستاذ كامل بك مرسى. وعندى أن هذا لايؤيده فقه، ولايعتمد على قانون، بل يناقضه الفقه الإسلامي، والقانون المصرى، ولكن يلاحظ أن الدائرة التى أصدرته فيها عضوان إنجليزيان والثالث مصرى.

<sup>(</sup>١) وتكون في النكاح للأب والجد، وسائر العصيات.

القاضى، وهذا النوع من الولاية يثبت فى عقود فاقد الأهلية أو ناقصها لهؤلاء الأقارب أو للوصى الذى يعينه الأب أو الجد أو القاضى، ولهذا النوع من الولاية ترتيب، وللولى أو الوصى فيه تصرفات حدها الشارع ملاحظًا مصلحة المولى عليه المادية والمعنوية، وموضع تفصيل هذا فى الأحوال الشخصية. فليرجع إليه هناك.

(٣) أن تكون ولاية الشخص على العقد بتوكيل من صاحب الشأن، ويتبين ذلك في الوكالة وأحكام العقود بسببها.

وإذا عقد الشخص، وعنده أهلية أداء، ولم تكن له ولاية لعدم وجود سبب من أسباب الولاية السابقة، فهو فضولى، فالفضولى من يتصرف تصرفًا أو يعقد عقدًا ليست له ولاية عليه.

وقد بينا سبب الولاية الأولى فى الكلام على أهلية الأداء، ولنترك الكلام على السبب الثانى، لأنه مفصل فى الأحوال الشخصية، وبيانه هناك أليق وأنسب، فلنتكلم على السبب الثالث، وعقود الفضولى.

#### العقد بالوكالة عن صاحب الشأن

• 190 ـ الوكالة عقد بين شخصين من مقتضاه أن يقوم أحدهما مقام الآخر فيما يملكه من تصرف معلوم، فالعقد بمقتضى الوكالة يختلف عن العقد بمقتضى الولاية الشرعية أو الوصاية، إذ إن الذي عقد لأجله العقد له سلطة في إقامة العاقد مقامه في الوكالة، إذ الوكيل يتولى ولاية العقد بالاستمداد من ولاية الموكل الذي يعقد. وفي الوصاية والولاية الشرعية لايستمد العاقد السلطة ممن عقد له، بل يستمدها من اعتبار الشارع له نائبًا عن القاصر الذي يعقد عنه، لأن القاصر ما أعطاه سلطة، وليس له في إقامته إرادة، بل الذي أعطاه تلك السلطة هو الشارع.

197 \_ والقانون الروماني لم يكن يعرف العقد بمقتضى الوكالة إلا في قيام الابن أو العبد مقام رب الأسرة في إثبات حقوق له، فاعترف بتولى هذين عقوده بالنيابة على شرط أن تتحقق تلك النيابة في إثبات كونه دائنًا صاحب حقوق، لامدينًا تثبت عليه الحقوق والالتزامات، ثم تدرج هذا القانون بعد ذلك، فاعترف بعقود يتولاها الوكيل عن غيره معتبرًا الوكالة، على أن تنحصر آثارها في أن يكون الموكل مدينًا تثبت عليه الحقوق، ولاتثبت له بمقتضى تصرفات الوكيل عنه حقوق قط، فلم يعط القانون الروماني في أي عصر من عصوره الموكل الحق في أن يطالب من عقد معه وكيله بحكم العقد وحقوقه، بل يتولى ذلك الوكيل، وإن أعطى ذلك القانون في آخر أدواره من عقد معه الوكيل الحق في مطالبة من وكله بحقوق العقد عليه (١).

فلما خلف الفقه الحديث من بعد القانون الروماني اعترف بالوكالة وأساغها، بيد أنه لايزال القانون الفرنسي لايجيز التوكيل في عقود الزواج والتبني، والإقرار بالبنوة الطبيعية والوصية، وحيث لايجوز الأخذ بأقوال وكيل، كذلك لايجوز الأخذ بأقوال رسول في هذه المسائل أيضًا (٢).

19۷ ـ أما الشريعة الإسلامية فقد اعترفت بالوكالة الكاملة، وجعلت كل عقد أو تصرف شرعى له آثار يرتبها الشارع عليه تجوز فيه الوكالة، فكل ما يجوز

<sup>(</sup>۲،۱) راجع نظرية العقد للأستاذ الدكتور السنهوري بك، هامش صفحة ۲۰۸، ۲۰۹.

للشخص من التصرفات الشرعية وله أن يوكل فيه، ولم يستثن شيء من العقود، ولا التصرفات إلا بالأعمال القانونية التي اشترط الشارع أن يتولاها ذو الشأن بنفسه (١) كاستيفاء القصاص من الجاني، فإن الشارع قد جعل لوليه سلطانًا فيه دون سواه، فلا يقبل التوكيل فيه. وبقية التصرفات والعقود الشرعية تقبل فيه الوكالة، وقد ذكر صاحب الهداية ضابطًا لما تجوز فيه الوكالة من العقود، فقال: «وكل عقد جاز أن يعقده الإنسان بنفسه، جاز أن يوكل غيره به» فالشريعة كما ترى أوسع الشرائع رحابًا وحرية في الوكالة، أجازتها في كل عقود التجارة، وفي عقود الأنكحة، وسائر التصرفات كالوقف والإعتاق والطلاق والخلع وغير ذلك مما يملكه الشخص، ويمكنه الإنابة فيه بحكم الشارع، وذلك لأنه قد وردت الآثار عن النبي عَمَالِيُّهُ بأنه وكُّل غيره في عقود مالية، ولم يعرف أن هذه خصوصية له فتكون عامة، كما ثبت أنه وكل عمرو بن أمية الضمري في تزويجه ﷺ من حبيبة وهي بالحبشة، بل لقد ثبت أن الأمة الإسلامية قد أجمعت على جواز الوكالة في الجملة، لأن الحاجة داعية إليها، فإن من الناس من لايمكنه فعل كل ما يحتاج إليه بنفسه، فاحتاج إلى وكيل يقيمه مقامه، كما أن «من الناس من لايحسن البيع والشراء، ولايمكنه الخروج إلى الأسواق، وقد يكون له مال ولايحسن التجارة فيه، وقد يحسن ولايتفرغ له، وربما لاتليق به التجارة لكونه امرأة، أو ممن يتعير بنوعها، ويحط ذلك من منزلته، فأباحها الشارع دفعًا للحاجة وتحصيلا لمصلحة الانسان» <sup>(۲)</sup>.

19۸ ـ والوكيل ينال الولاية على العقد من الموكل، كما ذكرنا، ولذا يجب أن يكون الموكل ذا أهلية للعقد الذى يعقده وكيله بتوكيل منه فيه، لأنه يستمد القوة منه فيه، وينفذ العقد بتمكين الموكل منه، فيجب أن يكون هو أهلا له، إذ فاقد الشيء لايعطيه لغيره، والضابط في ذلك أن كل من صح تصرفه في شيء بنفسه، وكان التصرف مما يقبل النيابة صح أن يوكل فيه أي شخص سواء أكان رجلا أم



<sup>(</sup>١) ومثله الشهادة، فإن الإنابة فيها لاتصح، وكذلك اليـمين، وغير ذلك من المسائل التي لايقبلها الشارع إلا من الشخص نفسه.

<sup>(</sup>٢) المغنى الجزء السادس، ص ٢٠٣.

امرأة، وسواء أكان مسلماً أم غير مسلم، ومناط الضابط كما ترى امتلاكه للتصرف بنفسه فيما يوكل فيه، فما لايملكه بنفسه لايملك التوكيل فيه. وعلى ذلك لايصح التوكيل من المجنون، والصبى الذى لايعقل أصلا، لأن العقل من شرائط أهلية الأداء، فليس عند هؤلاء أهلية أداء، فلا يملكون التصرفات بأنفسهم، وكذلك لايصح التوكيل من الصبى العاقل بما لايملكه بنفسه كالطلاق والعتاق والهبة ونحوها، ويصح توكيله بالتصرفات النافذة منه كقبوله الهبة لأنه بما يملكه بنفسه بدون إذن وليه، فيملك التوكيل فيه إلى غيره، وأما التصرفات الدائرة بين النفع والضرر كالبيع والإجارة فإن كان مأذونًا بالتجارة يصح منه التوكيل فيها، لأنه يملكها بنفسه بمقتضى ذلك الإذن، وإن لم يكن مأذونًا ينعقد توكيله فى العقود القابلة للنفع والضرر موقوفًا على إجازة وليه أو وصيه (١)، والسفيه وذو الغفلة يجوز توكيلهما فى كل ما يملكانه بأنفسهما من غير توقف على إذن القائم على شئونهما، فيصح منهما التوكيل بالنكاح والطلاق والوقف على النفس والذرية ومن بعدهما على الفقراء، والوصية بما لايزيد على الثلث إذا كانت على غير وصايا أهل الفساد وهكذا.

هذا ما يتعلق بما يجب توافره في الموكل، أما الذي يجب توافره في الوكيل، فليس هو كمال الأهلية بل صلاحية عبارته لأن ينعقد بها عقود، بأن يكون ذا قصد معتبر في إنشاء مطلق عقد، ولذلك يجب توافر شرط واحد فيه، وهو أن يكون عاقلا سواء أكان بالغًا أم غير بالغ، وسواء أكان رشيدًا أم سفيهًا، فيصح أن يكون الصبى المميز وكيلا عن غيره، لأن عبارته صالحة لأن تنعقد بها العقود، وهو يفهم معانيها في الجملة، ولكن عقوده الضارة به لاتنفذ عليه رعاية لمصلحته، ورحمة به خشية أن يؤذيه ضعف الصغر، والعقود التي تقبل الضرر والنفع احتاجت إلى إذن الولى ليجتمع رأياهما. وقد خالف الشافعي رضى الله عنه في صحة التوكيل للصغير، وذلك هو مقتضى قاعدته القائلة : إن كل شيء حجر على الصغير فيه للينعقد إذا تولاه هو، وقد حجر الصغير المميز عن العقود، فلا تنعقد منه لنفسه أو لغيره، وقد بينا ذلك فيما مضى.

<sup>(</sup>١) البدائع، الجزء السادس، ص ٢٠.

أما أبو حنيفة وأصحابه فيسيرون على مقتضى قواعدهم، وهو أن الحجر على الصغير المميز ليس لعدم صلاحية عبارته للعقود، بل لحفظ أمواله، وعجزه عن إدارتها بمقتضى صغره، فضم إليه من يعينه ويهديه ويربيه، وهو الولى أو الوصى. ولقد روى أن رسول الله على لا خطب أم سلمة قالت: إن أوليائى غيب يا رسول الله، فقال رسول الله على : "وليس فيهم من يكرهنى" ثم قال لعمرو بن أم سلمة: قم فزوج أمك منى، فزوجها من رسول الله على ولقد قالوا أنه كان فى ذلك الوقت صبيًا (١) مميزًا، ولم يكن قد بلغ الحلم، فدل هذا على صحة إقامته وكيلا فى النكاح، والنكاح أخطر العقود، وأبعدها أثرًا فى حياة العاقدين.

199 \_ والوكيل إذا تمت وكالته يعقد العقود التي يعقدها بعبارته هو، لا بعبارة الموكل، وإرادته هي العنصر الداخل في تكوين العقد بتلاقيها مع إرادة العاقد الآخر، وليست إرادة الموكل هي العنصر المكون، وهذا ما تصرح به كتب الحنفية، وتنطق به العبارات المأثورة عن فقهائهم. فقد جاء في الزيلعي ما نصه: «الوكيل أصل في العقد، لأن العقد يقوم بالكلام، وصحة كلامه باعتبار كونه آدميًا عاقلا، وقضيته أن يكون الحاصل بالعقد واقعًا له، غير أن الموكل لما استنابه في تحصيل الحكم جعلناه نائبًا في حق الحكم للضرورة كيلا يبطل مقصوده» ومثل ذلك جاء في البدائع وفتح القدير وغيرهما، وهذا يدل على أن ذلك هو مذهب أبي حنيفة، فالوكيل إذن على هذا المذهب يعقد بإرادته لا بإرادة موكله، فإكراهه يفسد العقد، فالوكيل إذن على هذا المذهب يعقد بإرادته لا بإرادة موكله، فإكراهه يفسد العقد، شرط الخيار لنفسه، وله الرد بخيار العيب، وله خيار الفسخ إذا تبين أن العقد حصل فيه غلط بأن عقد على أساس أن المعقود عليه موصوف بوصف مرغوب فيه، وتبين أنه موصوف بغيره، لأن كل هذه الأمور تتعلق بالرضا، والعبرة في الرضا هي رضا العاقد، وهو الوكيل هذا.

• • ٢ - وإذا كان العاقد يعقد بإرادته المستقلة، وهي العنصر الداخل في تكوين العقد لا إرادة الموكل، فهل حكم العقد وحقوقه ترجع إلى الوكيل ؟ وقبل



<sup>(</sup>١) البدائع، الجزء السادس، ص ٢٠.

الإجابة عن هذا السؤال نوضح الفرق بين حكم العقد وحقوقه: حكم العقد المراد به هنا الأثر المترتب على العقد الذى يثبت لكل من العاقدين قبل الآخر، وحقوق العقد كل ما اتصل بتنفيذ أحكام العقد، والتمكين لكلا العاقدين، مما أعطاه له العقد، وضمان سلامة المعقود عليه، وأنه وفق الأوصاف التي وصف بها، ولذا يعد من حقوق العقد في البيع تسليم المبيع، وقبض الثمن، والرد بخيار العيب، وخيار فوات الوصف المرغوب فيه، وضمان رد الثمن إذا تبين أن المبيع لم يكن ملكًا للبائع وقت البيع وغير ذلك، أما حكم البيع فهو ثبوت ملكية المسترى للمبيع، واستحقاق البائع للثمن المذكور في العقد.

وبعد هذا التقريب الذي يتميز به كل من حكم العقد وحقوقه نبين إلى من يرجع حكم العقد وحقوقه نبين إلى من يرجع حكم العقد وحقوقه في العقود التي يتولاها الوكيل. اتفق الفقهاء على أن حكم العقد يرجع إلى الموكل، سواء أضاف الوكيل العقد إلى نفسه، أم أضافه إلى موكله، لأن الوكيل ما عقد لنفسه، بل عقد لغيره، فهو ما تولاه أصيلا، بل تولاه نائبًا عن غيره، ومقتضى هذه النيابة التي لابست العقد ولم تفارقه أن تكون أحكام العقد للأصيل لا للوكيل، وإلا كان عاقدًا لنفسه لا لغيره، وما يكون وكيلا، بل يكون أصيلا، وذلك غير الغرض.

أما حقوق العقد فهى ترجع إلى الوكيل إذا أضاف العقد إلى نفسه، وكان العقد مما تصح إضافته إلى الوكيل بحيث لاتمنع إضافته (١) إلى الوكيل أن تئول أحكامه إلى الموكل، وبيان ذلك أن العقد قسمان : عقود لاتضاف إلى الوكيل قط،

<sup>(</sup>۱) يشبه العقد الذي يضاف إلى الوكيل لا إلى الموكل نظرية الشخص المستعار في القوانين الحديثة، أو نظام الأصيل المستور في القانون الإنجليزي، وقد جاء في كتاب نظرية العقد لأستاذنا السنهوري بك ما نصه: «في هذا النظام يتعاقد النائب باسمه شخصيًا مع الغير ثم يظهر بعد ذلك أنه أراد التعاقد نيابة عن الغير، وبالرغم من أنه لم يذكر وقت التعاقد، ومن أن الغير الذي تعامل معه إنما كان يتعامل معه بصفته الشخصية لابصفته نائبًا، فإن الأصيل المكتوم بعد أن يظهر تكون علاقته مع الغير الذي تعاقد معه النائب علاقة مباشرة، ويسرى في حقه العقد الذي باشره نائبه، ما دام هذا العقد لم تكن فيه شخصية العاقدين محل اعتبار، ومادام يثبت أنه كان يستوى لدى الغير الذي تعامل معه أو مع غيره، وهذا النظام الإنجليزي هو في الواقع مرحلة إلى الأمام في نظام الاسم المستعار الذي تعرفه القوانين اللاتينية والقوانين الجرمانية، فإن هذا النظام الانجير لايجعل =

بحيث لو أضيفت إليه صار العقد من كل الوجوه إليه، كعقد النكاح والهبة والقرض والإعارة، وهذه العقود قسمان : (أحدهما) عقود لاتتراخي أسبابها عن أحكامها، وهي عقود النكاح والخلع وما يشابهها تتصل فوراً بآثارها، فلم تقبل أن يكون سببها للوكيل، وأثرها للموكل، بل يجب أن يكون كلاهما لشخص واحد ليتم الاتصال بين السبب والأثر، فلم تصح إلا مضافة للموكل، وليس للوكيل فيها إلا النطق بصيغة العقد، ولذلك قالوا: إن الوكالة فيها سفارة، وليست وكالة حقيقية، إذ الوكيل فيها ليس إلا سفيرًا ومعبرًا، وما ذلك شأن الوكيل المطلق، (ثانيهما) عقود لاتتم إلا بالقبض وهي الهبة والصدقة والإعارة، والقرض ونحوها، وهذه يكون الوكيل فيها أيضًا سفيرًا، لأن الوكيل يجب أن يضيفها إلى الموكل، ولأن القبض جزء متمم للعقد، وقبضة لايكون قبض أصالة، إذ الملك وهو الحكم ثابت للموكل، فيجب إذن أن يكون نائبًا في القبض وهو جزء العقد، فيكون نائبًا فيه كله، فلابد أن يضيف العقد إلى الموكل، ويكون أيضًا سفيرًا ومعبرًا، بخلاف البيع وأخواته في ذلك، فإن الوكيل فيها مستقل بإنشاء العقد، فإن أضافه إليه لم يمنع ظهور أحكامه للموكل، إذ قالوا: إن الحكم يثبت في البيع ونحوه للوكيل، ثم ينتقل للموكل، على ما سنبين، وذلك كله غير محقق في العقود التي لاتتم إلا بالقبض.

وبعد بيان هذه الأقسام نقول: إن العقود التي لاتكون مضافة إلى الوكيل ترجع الحقوق والأحكام فيها إلى الموكل، لما بينا من أن الوكيل فيها يتولى كل شيء بوصف كونه نائبًا، فهو في الحقيقة سفير ومعبر، أما العقود التي تضاف إلى الوكيل، وليس من خواصها ما يمنع هذه الإضافة، فإن حكم العقد يكون للموكل، وحقوقه تكون للوكيل، ولاتذكر كتب الخلاف الفقهي خلافًا في هذه

<sup>=</sup> العلاقة مباشرة بين الأصيل والغير بل يتوسط بينهما النائب، ويرجع كل منهما عليه دون أن يرجع أحد منهما على الآخر، أما النظام الإنجليزى، فيسمح بهذا الرجوع» ا.هـ. والشريعة في أنها جعلت الحكم في العقود المضافة إلى الوكيل يرجع إلى الموكل والحقوق ترجع إلى الموكل قد أخذت أعدل ما في النظريتين بجعل الحكم فيه للأصيل والحقوق ترجع للوكيل.

المسألة. ولكن كتب الحنفية يذكر فيها خلاف الشافعي (١) وتقول: إنه يرى حقوق العقد كأحكامه ترجع في هذا النوع من العقود إلى الموكل، وتذكر حجته في ذلك كون الحقوق لاتنفصل عن الأحكام، فلا تكون آثار العقد وأحكامه لشخص، بينما حقوقه تكون لآخر، إذ الحقوق تابعة للحكم ملازمة له، فإذا ثبت حكم العقد لشخص، فلابد أن تتبعه لوازمه وتوابعه، وهي الحقوق. وأيضًا فإن حقوق عقود المعاوضات التي تصح إضافتها إلى الوكيل تماثل عقود النكاح وأخواته التي يعقدها الوكيل غير مضيفها لنفسه في حكم الوكالة، إذ الوكيل في كليهما لا يعقد لنفسه، بل يعقد لغيره، وقد جعلنا الحقوق تعود إلى الموكل في هذه، فكذلك الحقوق في تلك تعود إلى الموكل في هذه، فكذلك الحقوق تعود إلى الموكل في هذه، فكذلك الحقوق الله تعود إلى الموكل في هذه، فكذلك الحقوق النهما الله تعود إلى الموكل أو المؤلف المؤلف

ويستدل الحنفية لرأيهم، وهو رأى أكثر الفقهاء بأن الوكيل هو العاقد حقيقة، لأن عقده كلامه القائم بذاته حقيقة الصادر عنه ألفاظًا وعبارات مقصودة مقيدة لمعنى العقد، فلا يصح أن ينسب العقد إلى الموكل، لأنه ليس فاعلا له، والوكيل لم يضفه إليه، إذ لم يتكلم بعبارة يستفاد منها أنه في عقده حاك لإرادة الموكل، وملق تبعات العقد عليه، فلابد إذن أن تكون حقوق العقد وتوابعه التى بها يتم تنفيذ أحكامه، ويتمكن كل من طرفيه من حقه \_ راجعة إلى الوكيل، لأن العاقد الآخر لم يعرف سواه. وكان مقتضى هذا أن يثبت الحكم أيضًا للوكيل، ولكن الشرع جعل الحكم يثبت للموكل لأن العقد، وإن لم يكن صادرًا عنه، ولم يضف

<sup>(</sup>۱) يعقد الأستاذ السنهورى بك مقايسة بين مذهب أبى حنيفة، ومذهب الشافعي، فيقول: إن مذهب أبى حنيفة يقرب من القانون الحديث، ونحن نقر رأيه فى قرب منفسة يقرب من القانون الحديث، ونحن نقر رأيه فى قرب مذهب الشافعي من القوانين الحديثة، ولكن نخالفه كل المخالفة فى قرب مذهب أبى حنيفة من القانون الروماني، وذلك :

١ ـ لأن القانون الروماني حتى آخر أدواره لم يجعل الموكل دائنًا قط إلا في قيام الابن أو العبد مقام رب
 الأسرة، بينما مـذهب أبي حنيفة يجعل الموكل دائمنًا بإعطائه حكم العقد، وحقـوقه فيما لايضـيفه الوكيل إلى الموكل.

٢ ـ ولأن أبا حنيفة أعطى العاقد الآخر حق مطالبة الوكيل، لأنه أمامه ضامن لأحكام العقد، إذ لا علم
 عنده بالأصيل في حالة عدم إضافة العقد إليه.

٣ - ولأن جعل الحقوق للوكيل إنما هو في حال واحدة، وهي ما إذا أضاف العقد إلى نفسه، وذلك كما قلنا يشبه نظرية الشخص المستعار أو الأصيل المستور في القوانين الحديثة. والحقوق والاحكام ترجع إلى الموكل فيما يضيفه الوكيل إليه، فلا قرب بين مذهب أبي حنيفة والقانون الروماني إلا إذا كان القرب يقاس بالفراسخ والأميال، لا بالأذرعة والأشبار.

إليه، قد صدر بأمره وإنابته، فكان الحكم له لهذا المعنى، وكأن في عقد الوكيل الذي يباشره من غير أن يضيفه إلى الموكل حقيقتين شرعيتين لابد من اعتبارهما معًا:

الحقيقة الأولى: أن الوكيل يعتبر هو العاقد، وأن العاقد الآخر لايعرف سواه، فالعهدة والضمان اللذان أوجبهما العقد يكونان موجهين إلى الوكيل.

الحقيقة الثانية: أن الوكيل ما عقد إلا تنفيذًا لأمر الموكل، وإعمالا لإنابته عنه، فجعل الفقهاء آثار الحقيقة الشرعية الأولى في أن كانت ضمانات تنفيذ العقد، وسائر حقوقه على الوكيل (1). وجعلت الحقيقة الثانية آثار العقد للموكل، وإنما جعلت الحكم للموكل، وأعملت حقيقة النيابة بالنسبة له، لأن الوكيل، وإن عقد هو العقد لا يتصرف بولاية نفسه، بل بولاية مستفادة من الموكل. فمن وكل شخصًا ببيع عين فولاية بيع العين مستفادة من الموكل، فالحكم يكون له، إذ بالبيع تخرج العين من ملكيته بهذه الولاية المستفادة منه، ويحل محله استحقاق الثمن ليتم معنى المعاوضة، فكان من إعمال حقيقة النيابة الشرعية أن يكون أصل الحكم للموكل، ويردون استدلال الشافعي بقياس ما يضيفه الوكيل إلى نفسه على مالا يضيفه، بأن الوكيل فيما يضيفه العاقد إلى الموكل قد أرشد العاقد الثاني إلى من ترجع تبعات العقد إليه، فكان السفير والمعبر، وبذلك يخلو من كل ضمانات العقد وتعهداته.

هذا، ويقررون أن الوكيل إذا لم يكن من أهل الضمان بأن كل محجورًا عليه ولو أنه مميز لاترجع الحقوق في أي عقد إليه، لأن رجوع الحقوق إليه ضمان

<sup>(</sup>۱) جاء فى الوقاية ما يفيد أن حقوق العقد التى تكون فى جانب العاقد تكون لازمة على الوكيل لايستطيع التخلى عنها. أما الحقوق التى تكون فى جانب الموكل فليست بلازمة على الوكيل، فقد جاء فى الوكالة بالبيع والشراء «يجب أن يعلم أن الحقوق نوعان، حق للوكيل، وحق يكون على الوكيل، فالأول كقبض المبيع والمخاصمة فى العيب والرجوع بثمن مستحق (إذا كان وكيل المشترى) ففى هذا النوع للوكيل ولاية هذه الأمور» لكن لاتجب عليه، فإن امتنع لايجبره الموكل على هذه الأفعال، لأنه متبرع فى العمل، بل يوكل الموكل بهذه الأفعال، وفى النوع الآخر يكون الوكيل مدعى عليه، فللمدعى أن يجبر الوكيل على تسليم المبيع الموكل بهذه الأفعال، وفى النوع الآخر يكون الوكيل بالشراء) ومن هذا يتبين أن رجوع الحقوق إليه من جهة الضمان، فهو ضامن لحقوق العقد بالنسبة للعاقد الآخر الذى لايعلم بالموكل، وغير ضامن لحقوق العقد النسبة للموكل، لايقدر أثر العقد، وإن كانت له ولاية على هذه الحقوق.

وكفالة وهو لايملك أن ينشئ الكفالة، لأنها تبرع، والتبرعات لاتنعقد منه، لذلك كانت الحقوق في العقود التي يتولاها بالنيابة عن غيره ترجع إلى الموكل، ولو أضاف العقد إلى نفسه.

ولقد قال بعض الفقهاء: أن الوكيل إذا كان محجوراً عليه غير مأذون بالتجارة وأضاف العقد إلى نفسه، وكان العاقد الآخر لايعلم أنه محجور عليه، وأنه يتولى العقد بالنيابة عن غيره، فله الخيار، إما أن يبقى العقد أو يفسخه، وذلك لأن شرط عقود المعاوضات، وهي التي تجوز أن يضيفها الوكيل إلى نفسه الرضا، وقد اختل الرضا هنا، لأن العاقد ما أقدم على العقد إلا وهو يعلم أن تبعات العقد ترجع على من عقد معه، فإذا تبين أنها ليست له فمعنى ذلك أن الرضا لم يكن على أساس صحيح بتجهيل ليس من جانبه، فيكون له الفسخ كالفسخ بخيار العيب. ولكن المروى في ظاهر الرواية أنه لاخيار للعاقد مع الوكيل المحجور عليه، لأن الجهل هنا ليس بعذر، إذ كان يمكنه التحرى والعلم، وخصوصًا إذا كان الوكيل صبيًا أو سفيهًا اشتهر الحجر عليه، فكان عليه أن يتحرى أعقد المحجور عليه بإذن عام في التجارة فترجع الحقوق إليه، أم بتوكيل من مالك خاص فترجع الحقوق إلى الموكل، وما دام لم يتحر فالجهل تقصير منه، فلا يكون حجة على غيره، يسوغ له فسخ العقد بمقتضاه.

وهى العقود التى تضاف إليه. وواضح فيها رجوع الحكم وتوابعه للموكل، لأن العقد مضاف إليه بأحكامه وتوابعه. أما إذا كان العقد مضافًا إلى الوكيل، فواضح أن الأحكام والتوابع تكون له، لأن الإضافة إليه، وهى تقتضى أن تكون الأحكام أن الأحكام والتوابع تكون له، لأن الإضافة إليه، وهى تقتضى أن تكون الأحكام أيضًا مضافة إلى الوكيل، إذ الإضافة معناها نسبة العقد بكل آثاره إليه. ولكن الفقهاء يقولون: إن الحكم يكون للموكل للمعنى الذى ذكرناه آنفًا ويختلفون فى طريقة ثبوت الحكم له مع أن الإضافة لغيره، وهو الوكيل، وهو اختلاف نظرى، ولكنه يعطينا فكرة الفقهاء فى سلطة الوكيل فى العقود التى يضيفها إلى نفسه، فنذكره لهذا، ولأنه يبين رأى الفقه الإسلامي فى نظرية الشخص المستعار، فى الفقه الإنجليزى.

يختلف الفقهاء في طريقة انتقال الحكم إلى الموكل مع أن ظواهر الأمور كلها تجعل العقد أحكامًا وحقوقًا للوكيل إذا أضيف إليه، على ثلاث طرق : الأولى طريقة أبى طاهر الدباس، وهمى أن الحكم يشبت للموكل بطريق الخلافة عن الوكيل، بمعنى أن الأصل أن يشبت كل شيء للوكيل بمقتضى إضافة العقد إليه، ولكن بمقتضى النيابة التى صار له بمقتضاها سلطان في العقد يخلف الموكل الوكيل في أحكام العقد، ويثبت الحكم ابتداء للموكل، ولنقرب ذلك بمثل نضربه وذلك أن العبد لايملك، بل هو وماملكت يداه لسيده، فإذا استولى العبد على شيء مباح يكون الملك ابتداء لسيده بطريق خلافته للعبد في ذلك الملك، فكذلك إذا اشترى الوكيل في هذه الملكية بمقتضى الوكالة، فالأصل إذن بمقتضى هذه الطريق أن الملك كان يثبت للوكيل، ولكنه ثبت ابتداء للموكل بطريق الخلافة عن الوكيل، ونرى أن الفقهاء بمقتضى هذا التحليل لا يجعلون الحكم يثبت أولا للوكيل ثم ينتقل إلى الموكل بل يثبت من أول الأمر للموكل، كما ثبتت الملكية بمجرد استيلاء العبد على المباح لسيده بطريق الخلافة عنه، وأكثر فقهاء الحنفية يأخذون بهذا القول. وقال عنه صاحب الهداية أنه الصحيح، وبمثل هذا جاء في المغنى وذكر أنه مذهب أحمد والشافعي (۱).

الطريقة الثانية طريقة أبى الحسن الكرخى، وهو يرى أن الملك يثبت أولا للوكيل ثم ينتقل ثانية إلى الموكل بمقتضى إعمال النيابة، لأن العقد صدر عن الوكيل، ولم تشبت نسبته إلى الموكل فكان منسوبًا بكل أحكامه وتوابعها للوكيل أولا، ثم بعد صدوره يلاحظ أمر خارجى وهو النيابة على الموكل، وبمقتضاها يثبت الحكم للموكل، ويتقرر له، وقد قال الفقهاء من ترجيحهم لطريقة أبى طاهر الدباس أن كلام الكرخى هو الأصل. وهو مقتضى إسناد العقد إلى الوكيل.

الطريقة الثالثة طريقة القاضى أبى زيد. وقد نقلها عنه الصدر الشهيد فقد قال: إن القاضى أبا زيد خالفهما، وقال: الوكيل نائب فى حق الحكم، أصيل فى حق الحقوق، فإن الحقوق تثبت له، ثم تنتقل إلى الموكل من قبله، فوافق أبا الحسن فى الحقوق، ووافق أبا طاهر فى الحكم (٢)، والحق أن أبا زيد قد خالف فى هذا



<sup>(</sup>١) راجع المغنى، الجزء السادس، ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) راجع تكملة فتح القدير، الجزء السادس، ص ١٩.

ما قرره الاثنان من أن الوكيل ينشىء العقد بعبارته، وأنه منسوب إليه حكمًا وحقًا، ولكن ثبت الحكم ابتداء بخلافة الموكل عند الدباس، وبغير الخلافة، بل الانتقال بعد الثبوت للوكيل عند الكرخى. فجاء القاضى أبو زيد وقرر أن الحكم ينسب من أول الأمر للوكيل بطريقة النيابة لاطريق الأصالة، وإذا كان هو فيه نائبًا، فهو للموكل من أول الأمر بطريق الأصالة، لا بطريق الخلافة، ولا بطريق الانتقال، أما الحقوق فقد وافقهما في أنها تثبت للوكيل بما تضمنت الإضافة إليه من كفالة وعهدة.

۲۰۲ ـ هذه خلاصة أقوال الفقهاء النظرية في ثبوت الحكم للموكل دون الحقوق في العقود التي يضيفها إلى نفسه، والآن نريد أن نختم تولى العقود بمقتضى الوكالة بالتنبيه إلى أمرين :

أحدهما \_ أن الوكيل في العقود التي يتولاها بمقتضى الوكالة مقيد بما قيده به الموكل لايسوغ له أن يخالف إرادته، ولا أن يعقد على شيء غير ما وصفه له، لأنه يستمد الولاية في العقود التي يعقدها بالوكالة منه، فإن خالف فلا ولاية له على ما عقد بمقتضى هذه الوكالة، وعلى ذلك إذا خالف الوكيل وعقد عقداً غير مقيد نفسه بما قيده به الموكل، فإن أمكن جعل العقد له حكماً وحقوقًا فهو له، كأن كان وكيل بشراء شيء غير معين ولكن مقيد بوصف فاشترى غير هذا الموصوف، وأضاف العقد إلى نفسه، فالشراء له، لأن الحاكم لا يتجه إلى الموكل في هذه الحال إذ لا ولاية بمقتضى الوكالة، فيكون الحكم له كالحقوق من أول الأمر.

وإن لم يمكن جعل العقد له كأن يكون وكيلا ببيع، ففي هذه الحال يكون العقد موقوفًا على إجازة الموكل الذي خولفت إرادته، فإن أجازه نفذ، وإن لم يجزه بطل.

الأمر الثانى ـ أن الوكيل لأجل أن تكون عقوده صحيحة يجب أن تستمر أهلية الموكل للأداء قائمة، حتى ينتهى العقد، لأن أهلية الموكل ليست شرطًا لإنشاء الوكالة فقط، بل هي شرط لبقائها أيضًا، إذ الوكيل إذا خرج عن الأهلية سقطت

ولايته على العقود، فتبطل كل ولاية تستمد منها، وولاية الوكيل مستمدة من ولاية الموكل، فيجب أن تبقى أهلية هذا لتبقى ولاية ذاك، وعلى ذلك إذا جن الموكل أو حجر عليه وشمل الحجر التصرف الذى وكل فيه بطلت الوكالة، وكذلك إذا مات لأن الموت عجز كلى، فلا أهلية معه قط.

## الفضولي

۲۰۳ ـ الفضولى (۱) هو من يتصرف تصرفًا شرعيًا ليست له ولاية عليه كمن يبيع مالا يملك من غير ولاية أو وكالة، وكمن يشترى لغيره شيئًا لم يوكله في شرائه، ولسيست له عليه ولاية الشراء، وكمن يوجر ملك غيره وهكذا من العقود وسائر التصرفات التي يتصرفها الشخص في شيء من غير ولاية أو وكالة فيها، فيعتبر فضوليًّا في تصرفه.

والعقد الذى يتولاه الفضولى يكون موقوقًا على إجازة صاحب الشأن إذا كان له مجيز كأن يبيع الفضولى عقارًا لشخص رشيد أو لقاصر له أب يرعى شئونه، أو يعقد الفضولى نكاح امرأة على رجل قبل أن يرجع إليها ويستأذنها فتنيبه، ففى كل هذا وأشباهه يكون عقد الفضولى موقوقًا على إجازة ذى الشأن، فإن لم يكن للعقد مجيز لم ينعقد أصلا كالخلع عن صغير مميز، فإن الخلع لايملكه الصغير ولا يملكه الولى أو الوصى أيضًا، فلا ينعقد العقد، لأنه لا فائدة من

فضول بلا فضل، وسن بلا سنا وطول ولا طول، وعرض بلا عرض وعلى ذلك تكون نسبة الفضـولـى إلى الجمع، لأن زيادة الفضولـى الذى يتعرض لما لايعنيه زيادة لاخـير فيها، ولعل ذلك من أسباب مخالفة القياس بالنسبة إلى الجمع.



227

<sup>(</sup>۱) هذا هو الفضولى شرعًا، وفي اللغة قيل: هو اسم لكل شخص يتصرف في حق الغير بلا إذن شرعى منه كالأجنبى يزوج أو يبيع، ولم يرد في النسبة إلى الواحد، وإن كان هو القياس، لأنه صار بالغلبة كالعلم لهذا المعنى فصار كالأنصارى والأعرابي وهكذا في النهاية لابن الأثير. وجاء في فتح القدير: غلب في الاشتخال بما لايعنيه، وما لا ولاية له فيه، وهو كما ترى نسبة إلى الفضول على القياس، لأن الفضول، والفضل الزيادة، وقد غلبت كلمة الفضول في التعبير عن الزيادة التي لاخير فيها، وقد جاء في المغرب: علمت جمعه على ما لاخير فيه، حتى قيل:

انعقاده مع توقف نفاذ حكمه، إنما التوقف يفيد إذا كان هناك من يملك إجازة العقد، وإعطاء الفضولي صفة الوكالة، وإخراجه عن حد الفضول.

واعتبار عقد الفضولى منعقداً موقوفًا بالنسبة لأحكامه على إجازة من له حق الإجازة إن وجدد هذا قول أبى حنيفة ومالك وأحمد فى رواية عنه. وخالف الشافعى وقال: إن تصرفات الفضولى لاتنعقد، بل تصدر باطلة (١)، وتولد عبارات عقده ميتة، وثمرة هذا الخلاف تظهر فى حال الإجازة، فإنه إذا أجاز من له حق الإجازة إجازة معتبرة يعتبر العقد قد وجد بالعبارة التي عقد بها الفضولى، وتكون الإجازة اللاحقة كالإذن السابق، ولا حاجة لإنشاء العقد بصيغة جديدة، وهذا عند من يقول: إن العقد منعقد موقوف، أما الشافعى الذى يقول: إنه لم ينعقد أصلا، فالإجازة عنده لاتلحقه، لأن العبارة ولدت ميتة، والإجازة لاتحييها.

ك ٢٠٤ و وجهة نظر الشافعى فى قوله: إن عقد الفضولى باطل غير منعقد أصلا: (١) أن رسول الله ﷺ قال لحكيم بن حزام: «لاتبع ما ليس عندك» (٢) فهذا يدل بمقتضى ما فيه من نهى على أن بيع الإنسان مالا يملك لاينعقد؛ لأنه لاينعقد صحيحًا تصرف صدر فيه نهى من الشارع الحكيم، إذ النهى يقتضى الفساد، والفاسد لا ينعقد على مذهب الشافعى كما سنبين.

(٢) وأن أساس الانعقاد الولاية الشرعية على العقد، فالولاية كالأهلية شرط لصلاحية العبارة لعقد العقود، ولا ولاية إلا بأن يكون العاقد ذا شأن في العقد، أو تكون له نيابة عن صاحب الشأن بولاية أو وكالة، وذلك لأن شرط انعقاد العقد أن يكون العاقد قادرًا على تمكين العاقد الآخر من كل أحكام العقد بالنسبة له. فإذا لم تكن عنده هذه القدرة الشرعية لم ينعقد عقده، ويصير كبيع غير مقدور

<sup>(</sup>٢) وقصة هذا الحديث ما قاله حكيم بن حزام، فقد قال: «سألت رسول الله ﷺ فقلت: يأتينى الرجل يسألنى من البيع ما ليس عندى، أأبتاع له من السوق، ثم أبيعه منه، قال: لا تبع ما ليس عندك». ولقد ساق المجموع أحاديث أخرى تأييدًا لرأى الشافعي منها أنه ﷺ قال: «لا طلاق إلا فيما تملك، ولا عتق إلا فيما تملك، ولا بيع إلا فيما تملك، ولا وفاء نذر إلا فيما تملك».



227

<sup>(</sup>١) جاء فى المجـموع فى تصرف الفـضولى ما نصـه : «إن مذهبنا المشهـور بطلانة، ولا يقف على الإجارة وكذلك الوقف والنكاح وسائر العـقود» وبهذا قال أبو ثور وابن المنذر فى أصح الروايتـين عنه، وقال مالك : يقف البيع والشراء والنكاح على الإجازة. فإن أجازه من عقد له صح، وإلا بطل.

التسليم، وكبيع الطير في الهواء، والسمك في الماء، والوحش في الفلاة، ولاشك أن الفضولي الذي يتصرف من غير ولاية له ليست عنده القدرة الشرعية التي يستطيع بها تنفيذ أحكام العقد، فلا ينعقد إذن كما لم ينعقد العقد في الأمثلة التي سقناها.

هذه وجهة نظر الشافعي في قوله. ووجهة نظر الحنفية والمالكية، والحنابلة في بعض الروايات ما يأتي :

(أ) ما روى من أن رسول الله على أعطى عروة البارقى دينارًا ليشترى به شاة تكون أضحية فاشترى شاتين بدينار، وباع إحداهما بدينار، فجاء إلى النبى على الشاة ودينار، فأقره على ودعا له بالبركة في بيعه، فكان لو اشترى ترابًا ربح فيه، ولاشك أنه في بيعه إحدى الشاتين كان فضوليًا، فلو كان هذا البيع لم ينعقد ما أقره النبي على استحل لنفسه الدينار، بل لأمره بإعادته لصاحبه، ورد الشاة، لكنه أقره وأجازه فدل هذا على أن عبارة هذا الفضولي ما كانت من لغو القول، وما كان عقده باطلا، وإذن فعبارة الفضولي تنعقد بها التصرفات والعقود، وذلك هو المطلوب، وهو النتيجة المقررة عند الحنفية، ومن ذهبوا مذهبهم.

(ب) أن تصرف الفضولى تصرف صدر عن أهله فى محله، فيجب القول بانعقاده، وبيان ذلك أن الحنفية ومن ذهبوا مذهبهم يرون أن انعقاد العقد يكفى فيه أن يكون محله قابلا لحكمه شرعًا، وأن يكون العاقدان ذوى أهلية للعقد بأن تكون عبارتهما مما ينعقد بها هذا العقد، ولو لم تكن لأحدهما ولاية على العقد بأن لم يكن له قدرة شرعية عليه، وذلك لأن صحة الانعقاد وقوامها صحة التعبير، والعاقل ولو فضوليًا يجب حمل عباراته على معناها، اعتبارًا للأصلح الذي لاضرر منه على غيره، وحمل لحال العاقل على الإصلاح، وفعل الخير، وفي الحكم بانعقاد عقد الفضولي مصلحة له بعد إلغاء عبارته، من غير ضرر يلحق غيره، إذ العقد سيتوقف على إجازته، وفيه فوق ذلك ترجيح لاحتمال المصلحة على عدم احتمالها، وإن الظاهر من حاله أنه قصد بهذا الفعل منفعة من عقد عنه، وأنه يغلب أن تكون هناك صلة تربطهما جعلته يتبرع له بعقد عقد يراه في مصلحته،

ليوفر له مئونة البحث والطلب، ويوصله إلى البدل المطلوب من غير كلفة عليه، فإن رأى صاحب الشأن أن الحال كذلك أجاز، وإن لم يجده كما ظن الفضولى أو أساء الظن به لم يجز من غير ضرر يلحقه، وفي الحق أن الحنفية ومن وافقهم اعتبروا الحكم بانعقاد عقد الفضولي من باب التعاون (۱) الذي أمر الله به في قوله تعالى : ﴿وتعاونوا على الإثم والعدوان﴾ ففرضوا أن الفضولي ما عقد إلا لمصلحة أخيه، وسارع من غير إذنه الصريح خشية أن تفوته، فاعتبروا عقده منعقداً، إذ لا ضرر في ذلك، وهناك ضرر محقق في عدم اعتباره منعقداً، لأنه اعتبار كلام العاقل لغواً ككلام المجنون، وذلك ضرر معنوي يلحقه من غير مصلحة لغيره، وهناك أيضاً احتمال ضرر بصاحب الشأن، لأنه عسى أن يكون فيه منفعة ويخشي الفوت، فإن اعتبرنا العقد غير منعقد احتاج ذو يعمي أن يكون فيه منفعة ويخشي الفوت، فإن اعتبرنا العقد غير منعقد احتاج ذو الشأن إن رأى المصلحة فيه إلى إنشاء عقد من جديد. وقد يجوز ألا يستطيع ذلك لذهاب العاقد أو لعقده مع غيره، وذلك بلاريب ضرر محتمل من غير احتمال نفع، فكان إذن من المصلحة التي لاضرر فيها اعتبار عقد الفضولي منعقداً، نفع، فكان إذن من المصلحة التي لاضرر فيها اعتبار عقد الفضولي منعقداً، وتوقف على إجازة صاحب الشأن.

• ٢٠٥ مذه أدلة الفريقين، وبعد هذا نختم القول ببيان إجازة صاحب الشأن تصرف الفضولي. لقد قال الفقهاء الذين قرروا أن تصرفه منعقد: إن إجازة

<sup>(</sup>۱) مما يدل على أن قول الحنفية بانعقاد عقد الفضولى يقوم على أساس التعاون بين الناس ما جاء فى البدائع والزيلعى فى كتاب البيع، وما جاء فى فتح القدير فى البيع أيضًا ولننقل ما جاء فى هذا الأخير مع طوله متصرفين بعض التصرف، فقد قال رحمه الله فى رد حجة الشافعى بأنه لاقدرة شرعية للفضولى: «قولك لا انعقاد إلا بالقدرة الشرعية إن أردت الانعقاد على وجه النفاذ سلمناه ولا يضر، وإن أردت الانعقاد على وجه التوقف إلى أن يرى المالك مصلحته فى الإجازة فيجيز فعله أو عدمه فيبطله ـ فذلك ممنوع، ولا دليل عليه، بل الدليل دل على ثبوت الانعقاد، لتحقق المصلحة لكل من العاقد الفضولى والمالك والمشترى من الفضولى من غير ضرر ولا مانع شرعى، أما تحقق ما ذكرنا فإن المالك يكفى مئونة طلب المشترى ووفور الثمن ونفاق سلعته وراحته منها ووصوله إلى البدل المحبوب، ويكفى المشترى وصوله إلى حاجة نفسه بالاستيلاء على سلعته وراحته منها ووصوله إلى البدل المحبوب، ويكفى المشترى وصوله إلى حاجة نفسه بالاستيلاء على المبيع، والفضولى يصون كلامه من الإلغاء والإهدار بل يحصل به على الثواب إذا نوى الخير لله تعالى وإعانة أخيه والرفق به. ولما كان هذا التصرف خيرًا لكل من جماعة عباد الله من غير ضرر كان الإذن فى هذا العقد أثبتًا دلالة إذ كل عاقل يأذن فى التصرف خيرًا لكل من جماعة عباد الله من غير ضرر كان الإذن فى هذا العقد ينبغى أن ينعقد العقد. لأننا نقول الثابت دلالة ما لا ضرر فيه، وذلك هو الانعقاد موقوقًا على رأى المالك، فيثبت بهذا القدر، فأما نفاذه بلا رأيه ففيه إضرار به، إذ ربما لايريد بيعه فيشبت الضرر اهد. بتصرف من فتح القدير، الجزء الخامس، ص ٢٠٠٠.

تصرفه تجعله كالوكيل، فيعتبر التصرف كأنه صدر عن وكيل وقت صدوره، ويصير للفضولى كل أحكام الوكيل، فتتعلق به الحقوق إن كان العقد مما تتعلق حقوقه بالوكيل، وتتعلق الحقوق بالموكل إذا كان العقد لايتعلق فيه الحقوق بالموكل، كالهبة والنكاح، ولأن الإجازة تجعل الفضولى وكيلا، وله كل ولاية الوكيل فى العقد الذى تولاه ـ قال الفقهاء: إن الإجازة اللاحقة تكون كالإذن السابق، ولكن لأن الإجازة من شأنها أن تقلب التصرف من تصرف موقوف إلى نافذ، وتنقل الفضولى من وصف الفضولى إلى وصف الوكيل، قالوا أيضًا: إن للإجازة حكم إنشاء العقد.

ولذلك اشترطوا لصحة الإجازة أن يكون الفضولي حيًّا ذا أهلية ولو ناقصة (١)، لأن الإجازة تنقله إلى صفة الوكيل، ولا يصلح للوكالة إلا من كان حيًا غير فاقد الأهلية، واشترطوا وجود العاقد الآخر، لأن أحكام العقد تنفذ بالنسبة له بعد أن كانت موقوفة، فاحتاجت الإجازة إلى وجوده ليكون ثمة من ينفذ في شأنه الحكم الذي لم ينفذ قبلها، واشترطوا أيضًا وجود المعقود عليه، ليكون قابلا لحكمه الذي ينفذ بعد أن لم يكن.

ويلاحظ أن العقد قبل الإجازة غير لازم، فللفضولى أن يفسخه، وللعاقد الآخر أيضًا أن يفسخه، أما العاقد الثانى فلأن العقد بالنسبة له كأنه لم يتم، إذ قد صدر عنه أحد شطرى الالتزام، أما الشطر الثانى فلم يتقرر ولم يثبت، فيجوز أن يستمر، ويعطى قوة الركن بالإجازة، ويجوز ألا يعطى قوة الركن بالرفض، وكذلك للفضولى أن يفسخ العقد إذا كانت حقوقه ترجع إليه بالإجازة كعقد البيع والإجارة، وكان ذلك له منعًا لحقوق العقد التي تلزمه به بالإجازة، إذ ستنتقل صفته إلى صفة وكيل ترجع حقوق العقد إليه، أما إذا كان ما عقده الفضولى من العقود التي لاترجع فيها الحقوق إليه على فرض أنه وكيل. لأن الوكيل فيها سفير ومعبر معبر كعقد النكاح فليس للفضولى قبل الإجازة أن يفسخ العقد وذلك لأنه

<sup>(</sup>۱) يجب أن يلاحظ أنهم لايشترطون وجود الفضولى حيًا عند إجازة النكاح الذى عقده، لأن الإجازة لاترفعه إلى مرتبة السفير والمعبر، والتعبير تم عند صدور عبارة الفضولى.

محض أى كناقل عبارة، فبالإجازة تنتقل العبارة إلى المالك، فتصير الحقوق منوطة به، لا بالفضولي فلا يلحقه بالإجازة ضرر تعلق الحقوق به.

٢٠٦ ـ وحكم عقد الفضولي في القوانين الحديثة يتقارب من حكم عقده في الشريعة الإسلامية على مقتضى مندهب أبي حنيفة ومن أخذ به، فهو موقوف على إجازة صاحب الشأن، فإن أجاز نفذ، وإن لم يجز بطل. هذا النوع من العقود الذي يصح بالإجازة العقود الباطلة بطلانًا نسبيًا، ولقد ذكرت المادة ٢٦٤ حكم بيع الفضولي، وهذا نصها:

«بيع الشيء المعين الذي لايملكه البائع باطل، إنما يصح إذا أجازه المالك الحقيقي» فالقانون يعتبر بيع الشخص ما لا يملك باطلا، ولكن ليس معنى ذلك صدور العبارة ميتة غير قابلة للحياة، بل معناه أنه يتوقف في وجوده وجوداً له أثر قانوني على إجازة صاحب الشأن، وذلك موافق للشريعة إلى حد كبير.

وإن فقهاء القانون ينظرون إلى تصرفات الفضولى بعطف، ويفرضون فيه حسن النية؛ ولذا يكون في مرتبة تقارب رتبة الوكيل في التصرفات النافعة، ويعللون ذلك بما علل به الفقهاء التعاون بين الناس، وفرض أنه صديق ولى أراد نفع صاحبه ، لا فرض أنه عدو أراد إيذائه (١).

<sup>(</sup>۱) جاء في كتاب الإرادة في العمل القانوني في تصرف الفضولي ما معناه: "إن من المقرر اجتماعيًا أن يتعاون الناس على العمل للمصلحة العامة أو للمصلحة الخاصة، وإن المصلحة الخاصة إن اتسع شمولها تحولت إلى مصلحة عامة، وعلى ضوء هذا ينظر إلى تصرف الفضولي، ويكون أساس التقدير فيه: إذا لم يكن الفضولي أكان من الممكن أن يفعل رب المال في ماله ما فعله الفضولي أم لا، هبني أملك منزلا. وكنت على سفر طويل، فجاء أحد الناس ليستأجره أو ليبتاعه أيكون من المصلحة أن يتولى الصديق إجارته أو بيعه بطريق الفضول، أم يترك الفرصة وقد سنحت، وهبني كنت مقيمًا إذا حضر الطالب أكنت أجيب أم أرفض ؟ إن المفضولي يجب أن ينظر إلى تصرفاته على هذا الأساس»، راجع ص ٣٣٩، وأنت ترى أن هذه نظرة الشريعة على مقتضى المذاهب الثلاثة، ولذلك جعلت تصرفه موقوفًا.

# تولى العاقد الواحد صيغة العقد عن الجانبين

عنها التزامات بإرادة منفردة، أما العقود التي لاتتم إلا بتوافق إرادتين مظهرهما الإيجاب والقبول، فإن الأصل فيها أن يتعدد العاقد، ليتحقق وجود الإرادتين، والربط بين الكلامين، ولأن الأصل أن الشخص الواحد ليس له قدرة شرعية إلا في شطر العقد الذي يتكون بشطرين، وفي اعتبار العقد منعقداً بعبارته تحميل لها قوة الشطرين، وإعطاء الجزء حكم الكل. بيد أن النيابة قد ساغت في العقود، فجاز أن يتولى شخص العقد بالنيابة عن غيره، سواء أكانت تلك النيابة منشؤها الولاية الشرعية على فاقدى وقاصرى الأهلية، أم كان منشؤها وكالة اتفاقية. ويجوز في هذه الحال أن يكون الشخص وكيلا عن عاقدين يريدان أن ينشئا عقداً بينهما، أو وليًّا على شخصين، ويرى من المصلحة أن يعقد بينهما عقد زواج أو بيع أو نحوهما، أو وكيلا من جانب ووليًّا من جانب، ففي هذه الحالة تكون عبارته طاوية في ثناياها معنى عبارتين بلاريب، فهل الشارع الإسلامي يقر عقدا ينشأ بهذه الصفة ويعطيه أحكامه وآثاره التي تثبت لنوعه ؟

۱۰۲۰ لقد أجاز فقهاء الحنفية أن يتولى شخص واحد طرفى العقد فى النكاح، فيجوز أن يكون العاقد واحدًا ينشأ بعبارته منفردة عقد النكاح، وتنعقد به عقدته، فتثبت آثارها كلها به، وذلك يكون إذا كانت له ولاية العقد من الجانبين، بأن كان أصيلا من جانب ووكيلا أو وليًا من جانب آخر أو وكيلا عن الجانبين، أو وليًا على الجانبين كجد يزوج إحدى حفيداته من أحد أحفاده إذا لم يكونا أخوين وكانا يتيمين، أو وكيلا من جانب ووليًا من جانب، ففى كل هذه الصور أجازوا للشخص الواحد أن يعقد العقد بعبارته وتكون قائمة مقام عبارتين، ولكن خالف فى ذلك زفــر والشافـعى رضى الله عنهما، وحجتهما فى ذلك أن عقد النكاح يفيد نوعًا من التمليك، ولايتصور أن عاقدًا واحدًا يكون مملكًا، وقابلا عقد النكاح يفيد نوعًا من التمليك، ولايتصور أن عاقدًا واحدًا يكون مملكًا، وقابلا للتمليك معًا. إذ التمليك نسبة تقتضى طرفين، بل كل عقد لايتم إلا بإرادتين يقتضى طرفين قابلا وموجبًا ولايعـقل أن يقوم شخص بالصفتين، لأن كل واحدة

تقابل الأخرى، ولاتجتمع معها، هذا ومن جهة أخرى فالنكاح يشبه البيع، وكما أن البيع لايتولاه العاقد الواحد عن الطرفين كذلك النكاح (١).

واستدل للحنفية بما يأتى :

(۱) قوله تعالى : ﴿ويستفتونك في يتامى النساء اللاتى لاتؤتونهن ما كتب لهن، وترغبون أن تنكحوهن فقد نزلت هذه الآية في يتيمة في حجر وليها، وهي ذات مال، ووجه الاستدلال بها أن قوله تعالى : ﴿لا تؤتونهن ما كتب لهن، وترغبون أن تنكحوهن خرج مخرج العتاب على عدم إعطائهن ما كتب الله لهن عند الرغبة في نكاحهن، وذلك العتاب لايكون له محل إلا إذا أمكن تحقيق رغبة ولى اليتيمة في نكاحها مع عدم إعطائها ما كتب لها بسبب ذلك النكاح، وإنما يكون ذلك إذا كان للأولياء أن يزوجوهن من أنفسهم لأن النكاح لاينعقد نافذًا من اليتيمة، بل نكاحها إلى وليها، فإذا كان لنفسه تولى من الجانبين فالعتب لاموضع على أن صاحب هذه الشريعة يجيز أن يعقد العاقد الواحد النكاح نائبًا عن الطرفين.

(۲) ما رواه البخارى من أن عبد الرحمن بن عوف قال لأم حكيم: أتجعلين أمرك إلى ؟ قالت: نعم. قال: تزوجتك، فعقد بلفظ واحد، وعن عقبة بن عامر أنه قال على المرأة أترضين أن أزوجك فلانة. قال : نعم. وقال للمرأة أترضين أن أزوجك فلانة من صاحبه، وكان ممن شهد أن أزوجك فلانًا قالت: نعم، فزوج أحدهما من صاحبه، وكان ممن شهد الحديبية، روى هذا الحديث أبو داود (٢).

(٣) أن النائب في باب النكاح ليس بعاقد عقده بوصف كونه نائبًا على أن ترجع الحقوق إليه، بل الحقوق والأحكام تضاف إلى من يعقد عنه، سواء أكانت تلك النيابة بولاية شرعية أم بوكالة اتفاقية، بل هو كما يقول الفقهاء، سفير عن

<sup>(</sup>۱) القياس صحيح في نظر الشافعي، لأنه رضي الله عنه يرى أن حقوق العقد في البيع والشراء ونحوهما لا ترجع إلى الموكل، وإذا كان لافرق بينهما في إرجاع الحقوق، فقد سوى بينهما في هذا أيضًا، وإن كنا نرى أن التسوية كانت تقتضى أن البيع يكون كالنكاح وأن كليهما يصح أن يعقده طرف واحد. (۲) راجع الزيلعي، الجزء الثاني ص ۱۳۲.

العاقد، ومعبر عنه، وإذا كان معبرًا عنه صارت عبارته كعبارة من يتكلم عنه، فصار كلام العاقد الذى يتولى عن الجانبين ككلام شخصين وعبارته الواحدة تطوى فى معناها عبارتين، إذ تطوى فى مضمونها إيجابًا عن أحدهما، وقبولا عن الثانى، فكأن المرأة قالت على لسانه زوجت نفسى، والرجل قال على لسانه أيضًا قبلت زواجها.

وهذا المعنى لايتأتى فى البيع وأشباهه من العقود التى ترجع فيها الحقوق إلى الوكيل، ويصح أن تضاف صيغة العقد إليه، ولذا لا يتولاها العاقد الواحد عن الجانبين (١).

٩٠٧ \_ ما سبق كله إذا كان العاقد الذى تولى عن الجانبين له ولاية العقد من الجانبين بألا يكون فضوليًّا عن أحدهما، ولاينعقد العقد بعاقد واحد يكون ذا ولاية عن أحدهما وفضوليًّا بالنسبة للآخر، فإذا كان وكيلا أو أصيلا أو وليًّا بالنسبة لأحد العاقدين، وفضوليًّا بالنسبة للآخر، لا ينعقد عقده عنهما، وبالأولى إذا كان فضوليًّا من الجانبين، وهذا هو مذهب أبى حنيفة ومحمد، وأما مذهب أبى يوسف، فهو جواز عقده عن الطرفين، ويكون موقوقًا على إجازة صاحب الشأن الذى كان العاقد فضوليًا بالنسبة له أو على الطرفين إذا كان فضوليًّا بالنسبة لهما، وحجة أبى وسف فى ذلك أن عبارة العاقد ولو كان فضوليًّا بالنسبة للطرفين أو لأحدهما، قائمة مقام عبارتين، وهى تعبرعن شخصين، فيجب أن ينعقد العقد موقوقًا، وذلك لأن أثر الفضول بالنسبة لأحد العاقدين فى نفاذ العقد، لا فى انعقاده، لينعقد العقد بعبارة العاقد الواحد قائمة مقام الكلامين، ويتوقف النفاذ على إجازة العاقد الذى لم يأذن. هذا والنكاح يشبه الخلع، فيجوز فيه ما يجوز فى على إجازة العاقد الذى لم يأذن. هذا والنكاح يشبه الخلع، فيجوز فيه ما يجوز فى غائبة، فإذا بلغها وأجازت نفذ الخلع عليها، مع أنه كان فضوليًا بالنسبة لها، فدل غائبة، فإذا بلغها وأجازت نفذ الخلع عليها، مع أنه كان فضوليًا بالنسبة لها، فدل

<sup>(</sup>۱) راجع في هذا الدليل البدائع، الجزء الثاني، ص ٢٣٢، والزيلعي الجـزء الثاني، ص ١٣٢ والهداية وفتح القدير الجزء الثاني ص ٤٢٦. ومقتضى هذا التعليل أن كل عقد تكون حقوقه راجعة إلى الموكل ولاترجع إلى الوكيل، يصح أن يعـقده عاقـد واحد عن الجانبين، وهذا يـشمل النكاح وكل العقـود التي تتم إلا بالقبض، كالهبة والرهن وغيرهما.



ذلك على انعقاد الخلع بتولى واحد العقد، ولو كان فضوليًّا بالنسبة لأحد الطرفين، فالنكاح مشله، فيثبت له ما ثبت لهذا، وينعقد بعبارة واحدة ولو كان صاحبها فضوليًّا.

هذه حجة أبى يوسف، وحجة الطرفيين (أبى حنيفة ومحمد) أن الأصل فى العقد ألا ينعقد إلا بعبارتين من شخصين، مادام لا ينعقد إلا بتوافق إرادتين، ولكن تقوم عبارة الشخص الواحد مقام العبارتين إذا كان هناك ما يدل على أنها قائمة مقام عبارتين، وذلك بإقامة الطرف الغائب هذا الشخص مقامية أو بولاية شرعية تجعل لعبارته الدلالة، فما لم يوجد ما يدل على ذلك فالعبارة الصادرة ليست إلا شطرًا للعقد، أى ليست إلا إيجابًا فقط، والإيجاب لا ينعقد به عقد يتولاه طرفان، بل يبطل بمجرد تفرق المجلس، فيلا يكون العقد موقوفًا على إجازة أحد، وعلى ذلك إذا كان العاقد الواحد فضوليًّا بالنسبة لأحد الطرفين لا ينعقد عقده أصلا لا موقوفًا ولا نافذً، لأن عبارته أحد شطرى العقد أى الإيجاب، إذ لا يصح أن تقوم مقام عبارتين لعدم إذن العاقد الثاني له، حتى تقوم عبارته مقام عبارتين ولا يقاس مقام عبارتين لعدم إذن العاقد الثاني له، حتى تقوم عبارته مقام عبارتين ولا يقاس النكاح على الخلع إذا تولاه الرجل في غيبتها بغير إذنها قد على طلاقها على قبولها بدل للرجل يمين، فكأنه إذا خالع في غيبتها بغير إذنها قد على طلاقها على قبولها بدل الخلع، ففي أى وقت تقبل يقع الطلاق لحصول الشيء المعلق عليه والطلاق يقبل التعليق بإجماع الفقهاء أصحاب المذاهب الأربعة.

الطرفين، وننتقل الآن إلى عقود المبادلة كالبيع والشراء والإجارة والمزارعة والمساقاة الطرفين، وننتقل الآن إلى عقود المبادلة كالبيع والشراء والإجارة والمزارعة والمساقاة وغير ذلك من الحقوق التى ترجع فيها الحقوق إلى الموكل عندما يتولاها العاقد بمقتضى الوكالة، وهذه العقود الأصل فيها أنه لابد من تعدد العاقد، فلايصح لشخص أن يعقد عقد بيع بين شخصين، وتقوم عبارته مقام عبارتهما. ووجهه أن العاقد فى البيع وما يشبهه ترجع الحقوق إليه، سواء أكان يعقد بالأصالة أم بالنيابة فعليه تسليم المبيع وله قبض الثمن وغير ذلك من الحقوق، وهذه حقوق متقابلة فحق تسليم المبيع يقتضى مسلمًا، وحق قبض الثمن يقتضى مسلمًا، والشخص فحق تسليم المبيع يقتضى متسلمًا، وحق قبض الثمن يقتضى مسلمًا، والشخص فحق تسليم المبيع يقتضى متسلمًا، واحد. لأن ذلك يؤدى إلى أن يكون الشخص

الواحد في زمان واحد مسلمًا ومتسلمًا، طالبًا ومطالبًا، وهذا محال، ولذلك لم يجز أن يكون الشخص الواحد وكيلا من الجانبين في البيع وأشباهه، ويصلح رسولا من الجانبين، لأن الرسول لا تلزمه الحقوق، فلا يؤدي عمله إلى مناقضة للمعقول، وكذلك القاضى يتولى العقد من الجانبين، لأن الحقوق لا ترجع إليه.

وقد استثنوا من البيع صورة يصح فيها العقد من الجانبين، وهي شراء الأب مال ولده لنفسه، وبيع ماله من ولده، فإنه في هذه الصورة يجوز للأب التصرف، ويتولى الصيغة عن نفسه وولده القاصر. وبهذا قال أحمد بن حنبل والشافعي، ومالك والأوزاعي، وجعلوا الجد كالأب ما عدا ابن حنبل، وخالف زفر، وقال لا لا يجوز، وهو الأصل، والقياس على ما بينا، وأما ما قاله الأئمة فهو الاستحسان، ووجهه أن الأب والجد لوفور شفقتهما، وكمال رعايتهما لموليهما تجوز تصرفاتهما عليه، وربما كان في البيع له أو الشراء منه مصلحة وإيشار له، وهذا الفرض هو الذي يتفق مع كمال الرعاية ووفور الشفقة، فجاز تصرفهما معه، للضرورة الدافعة، وعدم موضع التهمة (١).

هذا بالنسبة للأب والجد، أما بالنسبة للوصى، فقد قال أبو حنيفة وأبو يوسف أيضًا بجواز بيعه للموصى عليه وشرائه منه إذا كان فيه نفع ظاهر، ولا يجوز بالإجماع إذا لم يكن فيه نفع ظاهر؛ وذلك لأنه لقصور شفقته لم يلحق بالأب أو الجد، ولكن إن كان فيه نفع ظاهر يملكه بالنص وهو قوله تعالى: ﴿ولاتقربوا مال اليتيم لا بالتي هي أحسن ﴾ ولاشك أن التصرف الذي فيه نفع ظاهر وهو قربان مال اليتيم بالتي هي أحسن ، فجاز بنص القرآن.

والنفع الظاهر فسره بعضهم بأنه فى العقار أن يشتريه من الصغير بضعف قيمته، وبيعه بنصف القيمة، وفى المنقول أن يشتريه بثمن يزيد عن قيمته بمقدار نصفها، وبيعه بثمن يقل عن قيمته بمقدار ثلثها، فيشترى ما قيمته عشرة بخمسة عشر، وبيعه ما قيمته خمسة عشر بعشرة، وفسر بعضهم النفع الظاهر بالتصرف الواضح المنفعة لليتيم من غير تقيد بمقادير، فقد تكون المنفعة ظاهرة، وإن كانت

<sup>(</sup>١) راجع البدائع، الجزء الخامس، ص ١٣٦، والمغنى، الخامس، ص ٢٤٢.

بمثل القيمة، كأن يكون الشيء المشترى كثير الغلات بنسبة أعلى من الغلات التي تنال الصغير من ثمنه (١).

هذا رأى الشيخين في بيع الوصى المختار من الأب أو الجد في البيع والشراء من اليتيم، وقال محمد: لايجوز للوصى ذلك مطلقًا، سواء أكان فيه نفع ظاهر أم لم يكن، لأن القياس يأبى ذلك، وكان الاستحسان بالنسبة للأب والجد، لوفور شفقتهما، وذلك ليس في الوصى، فيعمل بالقياس حيث لاوجه للاستحسان.

هذا الخلاف يجرى في الوصى المختار من الأب أو الجد، أما الوصى المعين من القاضى (٢) فلا يجوز له أن يشترى مال اليتيم لنفسه، ولا أن يبيع ماله لليتيم بقتضى وصايته، وذلك لأن القاضى لايجوز له ذلك، إذ فعله حكم، وحكم القاضى لنفسه لايجوز، والوصى من قبله كالوكيل عنه، فيملك ما يملكه، وبما أن القاضى لايملك ذلك فلا يملكه من هو كالوكيل عنه، لأنه يستمد القدرة الشرعية منه.

النشاء العقد قائمًا مقام العاقدين، ولكن اعتبار المصالح، وملاحظة بعض القواعد جعلاها تقر عقد العاقد الواحد قائمًا مقام العاقدين على أن ذلك على سبيل الاستثناء والاستحسان، لا الأصل والقياس. وعلى مثل هذا سارت الشريعة الإنجليزية والقانون الألماني والمشروع اللاتيني (٣)، وهناك شرائع أخرى حديثة أباحت تولى العاقد الواحد عن اثنين، ولم تمنعه كما في سويسرا وفرنسا وإيطاليا وبلجيكا ومصر، ولكن لا توجد شريعة أطلقت التحريم أو المنع، فالشرائع التي حرمت أجازت في أحوال معينة على سبيل الاستثناء، والشرائع التي أجازت منعت في أحوال استثنتها، ولقد توسع كلا الفريقين في الاستثناء، فتقاربت الشرائع المانعة والشرائع المجيزة (٤).

<sup>(</sup>١) راجع رسالة العقود والشروط لأستاذنا الجليل أحمد إبراهيم بك.

<sup>(</sup>٢) وهو المجلس الحسبي الآن، راجع رسالة العقود والشروط المذكورة آنفًا.

<sup>(</sup>٣) هو مشروع قانون لفرنسا وإيطاليا أعدته لجنة من الدولتين.

<sup>(</sup>٤) راجع نظرية العقد لأستاذنا الكبير الدكتور السنهوري بك.

## أوصاف العقد

۲۱۲ ـ نقصد بوصف العقد الاسم الشرعى له الذى يكون إطلاقه على العقد نتيجة لإقرار الشارع له أو عدم إقراره، وفى حال الإقسرار تترتب الأحكام وتثبت الآثار، وفى حال عدم الإقرار لاتترتب الأحكام، ولاتثبت آثار العقد.

وقد اختلف الفقهاء في هذا المقام، وانقسموا فريقين أحدهما فريق أبى حنيفة وأصحابه، والثاني بقية الفقهاء؛ فالحنفية يقسمون العقود من حيث إقرار الشارع لها وعدم إقراره إلى ثلاثة أقسام: صحيح، وفاسد، وباطل، والجمهور يقسمون العقود إلى قسمين فقط: صحيح وباطل (أو فاسد). فكلمة الفاسد وكلمة الباطل مترادفتان عند الجمهور، متباينتان عند الحنفية. وقد اتفق الفقهاء على أن معنى العقد الصحيح ما أقره الشارع ورتب آثاره عليه (على حسب قوة إنشائه) بأن تكون أركانه سالمة لاخلل فيها، وكذلك أوصافه، ولم يرد أى منع له من الشارع هو في مقابل العقد الصحيح، فالجمهور يقولون: إن كل مقابل للعقد الصحيح باطل غير منعقد، سواء أكان الخلل في أركانه، أم كان الخلل في أوصافه. بأن كان في أوصافه ما هو محل منع في الشارع، كالبيع بآجال غير معروفة، وقال الحنفية: إن الخلل إن كان في الأركان، وهي العاقدان ومحل العقد فالعقد باطل أي غير منعقد، ولكن الخلل في غير الأركان، فالعقد منعقد، ولكن الخلل في غير الأسل أي غير الأركان، فالعقد منعقد، ولكن الإيرتب الشارع على نفس العقد أحكامًا بل يرتبها على تنفيذ العاقدين له مخالفين أمر الشارع.

۲۱۳ ـ ومحـور الخلاف في هذه المسألة يعتـمد على قطبـين هما مـحله وموضعه :

**أولهما**: هل منع الشارع العاقـد من العقد يقتضى عدم وجـوده شرعًا ؟ إذ لايعترف الشارع له بوجود.

ثانيهما: هل المنع لوصف من الأوصاف يلتحق بالمنع الوارد على الأصل والأركان؟ فيكون حكم الاثنين واحدًا.



ومن أجل أن نبين الموضوع بجلاء يبجب أن نتكلم في هذين العنصرين بكلمة موجزة.

أما الأصل الأول فقد اختلفوا فيه، فجمهورهم يرى أن الشارع إذا نهى عن تصرف شرعى، ومنع إجازته، فوجوده مع ذلك النهى غير معترف به من الشارع أى أنه يكون غير موجود في نظره. وذلك : (١) لأن قيام الشخص به مع النهى عنه عصيان لأمر الشارع، وكيف يعترف، ويرتب آثاراً شرعية على فعل قد كان حدوثه جريمة في نظره وعصياناً. (٢) ولأن النهى لايرد من الشارع على تصرف شرعى، إلا لبيان أن ذلك التصرف قد خرج عن اعتباره وشرعيته، وليس ذلك إلا حكما من الشارع ببطلانه. (٣) ولأن النبي شي قال : «كل عمل ليس عليه أمرنا فهو رد، ومن أدخل في ديننا ما ليس منه فهو رد» ولاشك أن وقوع الأمر الذي حكم الشارع بمنعه لم يجيء على أمره وعلى مقتضى اعتباره فهو رد، ومعنى رده ألا يعترف له بوجود وآثار، فهو باطل في نظره. (٤) ولأن سلف هذه الأمة قد أجمع على الاستدلال بعدم العقود المنهى عنها، فحكموا بعدم اعتبار العقود المشتملة على الربا، للنهى عن الربا واحتج ابن عمر رضى الله عنه في بطلان نكاح المشركات بقوله تعالى : ﴿ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمن﴾.

هذا موجز لحجج الجمهور فى استدلالهم بالمنع من التصرف الشرعى، على بطلانه إذا حصل مع هذا المنع، ويترتب على قولهم هذا أن كل العقود الممنوعة (سواء أكان المنع لخلل فى ركنها وأصلها أم لعيب لحق وصفها) باطلة أو فاسدة، وهى فى حكم العدم من غير تفرقة بين العيب فى الأصل أو العيب فى الوصف.

ويرى الحنفية أن المنع إن كان لعيب في ذات التصرف الشرعى كان هذا سبيلا للبطلان إن قام بالممنوع، وإلا فإن كان لوصف ملازم كان سبيلا إلى البطلان في سائر المعاملات. ووجهة نظرهم في ذلك أن وجود التصرف الشرعى يتم بوجود أركانه سالمة من الخلل، فإذا كان النهى من الشارع قد ورد لأمر خارج عن الأركان، فلا يمنع ذلك وجود الأركان سالمة، وعلى ذلك يعتبر التصرف موجوداً بوجودها مع المنع، ولا مانع من الجمع بين النهى والوجود، لأن أثر النهى الإثم، وجواز فسخ التصرف، ووجوب التخلص منه، ولذلك لايتعارض مع وجوده، بل

إن ذلك لا يكون إلا مع الوجود، فالحكم بالوجود المطلق من الشارع لايتنافى إذن مع نهيه بل يتلاقى معه، ولايعترض بأن اعتبار الشارع له موجودا حكم بمشروعيته، لأن المشروعية تقتضى إقرار الشارع وتثبته وإعانة العاقدين على تنفيذه، ولا أحد يقول هذا، بل إنا نقول أنه موجود وله بعض الأحكام، ولكن الشارع يوجب الفسخ، ويرتب الإثم، كما أن الحكم بوجوده مع النهى عنه لايقتضى عدم رده، لأنا نقرر أن الالتزام به مردود، وهو واجب الفسخ، فلا يلزم أحد العاقدين بموجبه، ولا تترتب الأحكام فيه بذات التصرف، بل بأمر آخر اقترن به.

وإن التوفيق بين الوجود والمنع ممكن في المعاملات، فصح فيها وجودها مقترنة بالنهى. أما العبادات فلأنها قربات خالصة، ويقرها الشارع موجودة إذا وجدت فيها نية القربة، ولايتصور وجود نية القربة مجتمعة مع نية العصيان، فإذا نهى عن صلاة الحائض، فإذا صلت عاصية ذلك النهى لايتصور اجتماع نية الطاعة مع نية العصيان في فعل واحد، لذلك كانت العبادات لايتصور وجودها وجودًا شرعيًا مقترنة بمنهى عنها ملازم لها.

ولقد ترتب إذَنْ على قول الحنفية أن المنهى إذا كان لوصف لايترتب عليه بطلان التصرف أن فرض الحنفية قسمًا ثالثًا بين الصحة والبطلان وهو الفساد، وذلك إذا كان التصرف مشروعًا بأصله غير مشروع بوصف بأن اقترن به وصف ملازم نهى عنه الشارع (١).

۲۱۶ ـ هذا هو الأصل الأول، أما الأصل الثانى وهو ورود المنع على الوصف وسريانه إلى الأصل فالخلاف فيه مماثل للخلاف في الأصل الأول، فالفقهاء الذين قالوا: إن النهى إذا ورد لوصف ملازم يبطل التصرف. قالوا: إن المنع إن ورد على الوصف فقد ورد على الأصل، والذين قالوا: إن المنع إن ورد على الوصف، فالأصل له وجود شرعى إن أوجده المكلف قالوا: إن المنع لايرد على الأصل إلا بمقدار قيام الوصف به، فإذا زال عنه الوصف الممنوع فقد صار الأصل مشروعًا تترتب عليه كل آثاره الشرعية.

<sup>(</sup>۱) راجع هذا الخلاف فى المستصفى الجزء الثانى، ص ٣١. وفخر الإسلام الجزء الأول ص ٢٢٦ وما يليها والأزميرى، الجزء الأول، ص ٣٢٠ والتحرير الجزءالأول ص ٣٢٩.

وقد احتج أبو حنيفة وأصحابه في التفرقة بين المنع الوارد على الأصل والمنع الوارد على الوصف بأن المنع إذا كان في نفس الماهية وهي الأركان عرا الخلل هذه الماهية، فلا يكون لها وجود في نظر الشارع، كمنع بيع الخنزير والميتة، ومنع تصرفات فاقد الأهلية أو ناقصها الضارة به ضررًا محضًا، فإذا حصل تصرف مع هذا المنع كان باطلا، لعدم تحقق الماهية. وبيان ذلك أن أركان كل عقد هي عاقدان ومحل العقد، فمتى وجدت هذه الأركان سالمة عن النهى فقد وجدت الماهية، وتصير معتبرة شرعًا سالمة عن النهي (ولو تعلق النهي بوصف ملازم لها، كالثمن في البيع، والربا فيــه)، وإذا اختل ركن من الأركــان بأن كان العــاقد ممنوعًــا من العقد، أو كان المحل غير قابل لحكم العقد، كبيع الخنزير والخمر فالعقد باطل، لأن المنع لحق الأركان، فسيبطل الانعقاد. وإذا وجدت هذه الأركان، ولكن وجد منع لوصف مقترن بالعقد كالبيع بشرط أن ينتفع البائع مدة من الزمن، وهذا شرط ممنوع عند الحنفية، أو باع بيعًا فيه ربا، ونحو ذلك من العقود التي تتحقق فيها الأركان ولكن يقترن بها وصف ملازم منعه الشارع، ففي هذه الحال تكون حقيقة التصرف قد وجدت سليمة خالية من الخلل، ولكن الخلل قد لحق الوصف، فينعقد العقد، ولايسرى إليه المنع الوارد في الوصف إلا بمقدار اقترانه به وملازمته له فيكون العقد منعقدًا، ولكن يجب فسخه ما دام ذلك الوصف مقترنًا، فإذا زايله ذلك الوصف الفاسد زال عنه الخلل.

ويؤيد مذهب أبى حنيفة أيضاً أننا لو قلنا: إن كل فساد فى الوصف يسرى إلى الماهية والأركان، ويعود عليها النقض، لسوينا بين الماهية الناقصة لورود المنع عليها وبين الماهية الخالية من المنع، ولو قلنا بصحة العقد وعدم الفساد مطلقًا لسوينا بين الماهية السالمة فى ذاتها وفيما اقترن بها من أوصاف، وبين الماهية السالمة من الخلل فى ذاتها، ولكنها مقترنة به فى صفاتها، وذلك غير جائز، ولا تتأتى التفرقة الحقيقية بين هذه الأقسام الثلاثة إلا بفرض رتبة بين الصحة والبطلان، وتلك الرتبة هى رتبة التصرفات الفاسدة، ومن أجل ذلك قلنا إن العقد أقسام ثلاثة صحيح وفاسد وباطل (١).

<sup>(</sup>١) راجع الفروق للقرافي، الجزء الثاني ص ٨٢.

هذه وجهات النظر التي انبني عليها أن الحنفية قسموا العقد غير الصحيح إلى باطل وفاسد، وفسروا الباطل على ما كان المنع الوارد من الشارع فيه واردًا على الأركان، والفاسد ما كانت الأركان فيه خالية من المنع، ولكن المنع اقترن بوصف ملازم لها، أو بعبارة أدق: الباطل ما كان غير مشروع بأصله، والفاسد ما كان مشروعًا بأصله غير مشروع بوصفه.

٧١٥ ـ ومما احتج به الذين خالفوا الحنفية أنهم قالوا إننا إن اعتبرنا العقد موجودًا في نظر الشارع مع وصف الفساد، فإما ألا نرتب عليه أحكامًا قط، وإما أن نرتب عليه أحكام العقد كما اتفق العاقدان، وإما أن نرتب أحكامًا تتفق مع غرض الشارع من غير نظر إلى غرض العاقدين، كالبيع المقترن بشرط ربوى، إن حكمنا بفساده فإما أن لاتكون له أحكام قط، أو أحكامه كما تراضى العاقدان، أو أحكامه كما يتفق مع غرض الشارع، فيمحى الربا ويبقى رأس المال، ولاجائز أن نقرر أنه خال من الأحكام الشرعية، لأننا لو قلنا ذلك لكان العقد الفاسد كالعقد الباطل سواء، وتكون التفرقة لفظية، والتقسيم لاجداء فيه، ولا جائز أن نقرر أن له الأحكام التي تراضى عليها الطرفان، فذلك باطل أيضًا، لأن مؤداه أن يقر الشارع ما نهى عنه، ويبيح ما حرمه، ولايكون ثمة فرق بين الصحيح والفاسد، وذلك تناقض وتهافت في الأحكام الـشرعية لايليق بالشـارع الحكيم، ولاجائز أن نقول: إن الشارع يرتب على العقد الفاسد ما يتفق مع غرضه من غير نظر إلى غرض العاقد، لأن ذلك يؤدي إلى المناقضة لحقيقة شرعية، وهي أن أساس العقود الرضا، فقد قال تعالى : ﴿ يأيها الذين آمنوا لاتأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض ﴾ وقال عَلَيْ : «لا يحل مال امرئ مسلم إلا عن طيب نفسه» فلو قلنا : إن الشارع يرتب على العقد الفاسد آثارًا شرعية تتفق مع غرضه من غير ملاحظة غرض العاقدين، لألزمنا العاقد بما لم يرضه. وذلك لايصح كما بينا.

وإذا كان فرض وجود العقد الفاسد يؤدى حتما إلى واحد من هذه الفروض الثلاثة التي لاتتفق مع المنطق ولا مع أغراض الشريعة ومراميها ـ يكون فرضه

باطلا، لأنه يؤدى إلى باطل، ويكون الحق أن يلحق بالباطل، ويتساويا من كل الوجوه (١).

ليس له أثر شرعى، فمن باع بيعًا باطلا فكلامه فى حكم العدم، وكذلك الإجارة ليس له أثر شرعى، فمن باع بيعًا باطلا فكلامه فى حكم العدم، وكذلك الإجارة وسائر العقود الباطلة. لأن أركان العقد إذا لم تتم سالمة، فالعقد لم يوجد ولم ينعقد، أما العقد الفاسد فهو عقد قد انعقد ووجد، ولكن لايرتب الشارع عليه آثارًا شرعية من ذات العقد، ويوجب على العاقدين فسخه والتخلص منه، ولايلزم به واحد من العاقدين. فهو لا ينشئ فى ذاته التزامًا، ويستمر الفسخ حقًّا للمتعاقدين، بل واجبًا عليهما إلى أن يتعذر الفسخ، بيد أنه إذا نفذ العاقدان العقد الفاسد يرتب الشارع بعض الأحكام على التنفيذ بمقتضى ذلك العقد، لا على العقد المجرد، فالبيع الفاسد مثلا لايترتب عليه أى أثر للبيع، ولكل واحد من المتعاقدين أن يفسخه، بل يجب عليه ذلك، ولكن إذا قبض المشترى المبيع بموجب المتعاقدين أن يفسخه، بل يجب عليه ذلك، ولكن إذا قبض المشترى المبيع بموجب الفسخ واجبًا، إلى أن يحدث تصرف بمنع الفسخ.

ففى هذه الحال لايكون الفسخ واجبًا، ولكن الإثم يستمر ملازمًا، ولا يجب فى البيع الفاسد والإجارة الفاسدة ونحو ذلك العوض المذكور فى العقد، بل يكون الواجب هو ثمن المثل أو أجرة المثل بشرط ألا تزيد عن المسمى ونحو ذلك، لأن محل العقد إذا استوفى فى العقد الفاسد لايستوفى بمقتضى العقد المجرد، بل يستوفى بسبب المتمكين الذى أنشأه العقد، فيجب أن يسعوض المالك لمحل العقد، هذا من جهة، ومن جهة أخرى فالعقد إذا كان فاسدًا فالتسمية فاسدة، وإذا فسدت التسمية يجب عوض المثل، فمن باع بيعًا فاسدًا تكون تسمية الثمن فاسدة أيضًا، والشارع لايلزم بمقتضى أمر قد قرر فساده، وبما أن المشترى قد استولى على محل العقد بمقتضى عقد منعقد، فالواجب حينئذ عوض المثل، حيث فسدت التسمية، فتكون كالملغاة.

<sup>(</sup>١) استخلصنا هذا الدليل من الفروق للقرافي، الجزء الثاني، ص ٨٦.

هذا حكم العقد الباطل والفاسد. أما حكم العقد الصحيح، فهو ترتيب الآثار الشرعية عليه، وعدم جواز استقلال أحد العاقدين بفسخه إن كان لازمًا، وفي الجملة العقد الصحيح تترتب عليه الآثار الشرعية كلها على حسب قوة إنشائه ومقدار ما أعطاه الشارع من قوة.

عبارة العاقدين غير صالحة لإنشاء العقد كعبارة فاقد الأهلية، أو كان محل العقد عبارة العاقدين غير صالحة لإنشاء العقد كعبارة فاقد الأهلية، أو كان محل العقد غير صالح لحكمه، فالعقد باطل، وذلك بدهي في الأولى، لأن أحد العاقدين إذا كان فاقد الأهلية فعبارته ملغاة لا اعتبار لها، وهي في حكم العدم، فلم يوجد عقد، بل لم توجد حتى صورة العقد التي تكون شبهة تسقط الحد في بعض الأحوال. وأما الثانية، وهي عدم صلاحية المحل لحكم العقد؛ فهي توجب البطلان أيضًا، وهي تختلف عن أسباب الفساد التي تتعلق بأوصاف العقد، كما بينا، وذلك واضح جد الوضوح في العقود المالية (۱).

وبين البطلان لعدم صلاحية المحل في النكاح، فذلك هو موضع النظر الدقيق وبين البطلان لعدم صلاحية المحل في النكاح، فذلك هو موضع النظر الدقيق والتمحيص، وذلك أن عبارات كثيرين من المؤلفين في الفقه الحنفي، وعلية المحققين فيه تفيد أنهم لايرون فرقًا فاصلا بين بطلان النكاح لعدم صلاحية المحل للعقد، وبين النكاح الفاسد لخلل في الأوصاف اللازمة للعقد كالنكاح بلاشهود، وغير ذلك من الأنكحة التي حكم الفقهاء بفسادها لخلل لحق بأوصافها، فصاحب الهداية لم يذكر فرقًا بين باطل النكاح وفاسده، وهو أحيانًا يعبر عن النكاح غير الصحيح بالفاسد وأحيانًا بالباطل من غير سبب يجعل هذا مختصًا بتلك التسمية والثاني بالتسمية الثانية، ويعلق عليه كمال الدين بن الهمام فيقول: "إن التعبير مرة بباطل ومرة بفاسد لأنه لافرق بينهما في النكاح بخلاف البيع» (٢). وتجيء عبارات مختلفة في فتح القدير تشبت أن التحقيق في العقد الباطل والفاسد في النكاح وباطله، وترى أيضًا الكاساني في البدائع لايذكر فرقًا بين فاسد النكاح وباطله،



<sup>(</sup>١) وقد فصلنا الكلام في ذلك في محل العقد فارجع إليه.

<sup>(</sup>٢) الهداية وفتح القدير الجزء الثاني، ص ٣٨٢.

وعباراته وتعليلاته تشير من قرب إلى أنهما ليسا إلا نوعًا واحدًا مقابلا للصحيح، ولذا يقول في النكاح الفاسد ما خلاصته: "إن النكاح الفاسد ليس بنكاح حقيقة، لانعدام محله، أعنى محل حكمه، وهو الملك لأن الحرية خلوص، والملك ينافى الخلوص، ولأن الملك في الآدمي لايثبت إلا بالرق، والحرية تنافيه، إلا أن الشرع أسقط اعتبار هذه المنافاة في النكاح الصحيح لحاجة الناس إلى ذلك، وفي النكاح الفاسد بعد الدخول لحاجة الناكح إلى درء الحد، وصيانة مائه من الضياع بثبوت النسب ووجوب العدة، وصيانة البضع المحترم عن الاستعمال من غير غرامة ولا عقوبة، فوجب المهر، فجعل منعقدًا في حق المنافع المستوفاة لهذه الضرورة، ولاضرورة قبل استيفاء المنافع» فترى من هذا التعليل أنه لايفرق بين الفاسد والباطل بل يجعل البطلان لعدم صلاحية المحل لأحكام النكاح نوعًا من فساد العقد يسرى عليه ما يسرى على كل أحكام العقد الفاسد الذي لايفرق عن الباطل.

ويجىء التصريح فى النهاية وغيرها من كتب الفقه بعدم التفرقة، وأصول فخر الإسلام وشرحه، وحاشية الأزميرى فى الأصول على هذا أيضًا، ولذلك نكاد نحكم بأن المذهب الحنفى لايفرق بين باطل النكاح وفاسده على النحو الذى بيناه.

ولاحية المحل كنكاح المحارم أو الإخلال بوصف من أوصافه حقيقة شرعية صلاحية المحل كنكاح المحارم أو الإخلال بوصف من أوصافه حقيقة شرعية واحدة. فيصرحون بأن العقد على المحارم والنكاح بلا شهود كلاهما باطل، فيقول فخر الإسلام في أصوله أن النكاح بلا شهود باطل، ويعلل ذلك بقوله: «لأنه منفى بقوله على المحارم وكان النفى فسخًا وإبطالا، وإنما يسقط الحد، ويثبت النسب والعدة لشبهة العقد» وفي التوضيح «إن النكاح بلا شهود مثل بيع المضامين والملاقيح (١) في البطلان، لأنه منفى بقوله على المهود».

<sup>(</sup>١) المضامين ما فى أصلاب الآباء والملاقيح ما فى بطون الأمهات، وكلاهما بيعه باطل لا فاسد، لعدم قبول المحل لحكم البيع، لأنها غير محققة الوجود الذى يكون مقدور التسليم.

ومن كل هذا يفهم أن الخلل في أوصاف عقد النكاح كالخلل في ركن العقد لعدم صلاحية محل العقد لحكمه يكون كلاهما سببًا في بطلان العقد. ثم بالرجوع إلى التعليل الذي يعللون به ذلك نجده يرمى إلى رفع فاسد النكاح إلى درجة باطله؛ فالنكاح بلا شهود يعتبرونه باطلا، لأن الحديث نفى وجوده، فكان في حكم المعدوم. وجاء في حاشية الأزميري: «وفي النهاية المراد بالفاسد في باب النكاح هو الباطل، لأن ثبوت الملك في باب النكاح مع المنافى، إنما يثبت الملك ضرورة تحقق المقاصد من حل الاستمتاع للتوالد والتناسل، فلا حاجة إلى عقد لايتضمن المقاصد، ولايثبت الملك. وهو الفاسد، لأن ما ثبت ضرورة يتقدر بقدرها، فظهر منه أن كل نكاح ورد فيه التحريم، كنكاح المحارم ونكاح المتعة، والنكاح المؤقت وغيرها باطل، وإنما عبروا عن بعضها بالفاسد إشارة إلى الفرق بين المختلف فيه في صحته وفساده، وبين المتفق على بطلانه، فعبروا عن الخلفية بالباطل».

ومن كل هذا يتبين أن النكاح ليس له إلا قسمان: صحيح، وباطل. ولم يشتوا الفاسد. وعللوا ذلك كما تقدم بأن الأصل في العلاقة الجنسية بين الرجل والمرأة أنها حرام، والعقد هو الذي يوجد الانتقال من الحرام إلى الحلال، فإذا ورد نهى من الشارع عن هذا العقد فقد نفى بهذا النهى التحليل الذي أعطاه لعقد النكاح، فيصير العقد لايشبت حلا، وبهذا يفقد كيانه ووجوده، ويعتبر غير موجود،. ولا فرق في ذلك بين أن يكون النهى لخلل في الركن أو لخلل في الوصف.

بيد أن النكاح الباطل إذا كانت له صورة العقد كان شبهة (١)، فإذا دخل الرجل بالمرأة في هذه الحال كانت صورة العقد مانعة من إقامة الحد، لأنها شبهة والحدود تدرأ بالشبهات. وإذا لم يكن الدخول في حكم الزنا في الدنيا؛ تثبت به العدة ويجب به المهر. ويثبت به النسب. وقد قرروا أن ذلك ليس موجب النكاح،

<sup>(</sup>١) على خلاف في بعض الصور بين الإمام وصاحبيه، والمراد بالحـد حد الزنا، وهو رجم المحصن، وجلد غير المحصن مائة جلدة.



ولكنه مقتضى الدخول مع شبهة العقد، وهو يثبت للوطء بشبهة كمن تزف إليه امرأة فيغشاها ظانًا أنها عروسه، وليست هي، فيثبت بالدخول بها الأمور السابقة للشبهة ولو لم يكن عقد، لأن الشبهة هنا هي الجهل الذي لم تتوافر معه أسباب العلم.

## أقسام العقد الصحيح

• ۲۲ - قد بينا أن العقد الصحيح هو ما صدر من أهله مضافًا إلى محل صالح لحكمه، وسلم من خلل في ركنه أو في أوصافه، وهو بهذا يشمل نوعين من العقود: (١) العقود الصادرة عن أهلها، وعهم ولاية إنشائها. (٢) والعقود الصادرة من أهلها، ولكن ليست لهم ولاية إنشائها، بأن لم يكونوا ذوى الشأن فيها، وليست لهم نيابة عن صاحب الشأن بولاية شرعية أو وصاية أو وكالة. والقسم الأول من العقود هو العقود النافذة، والقسم الثاني هو العقود الموقوفة.

فالعقد الصحيح النافذ ما صدر من أهله مضافًا إلى محله، وسلمت أوصافه من الخلل، وكان صدوره عمن له ولاية على العقد، وأما العقد الموقوف، فهو ما صدر عن أهله مضافًا إلى محله مع سلامة أوصافه، ولكنه لم يكن ممن له الولاية على العقد كعقود الفضولي، وبيع ناقص الأهلية وشرائه ونكاحه، فإن هذه العقود صحيحة موقوفة.

ونرى من هذا أن الفقهاء يعدون الموقوف من أقسام الصحيح: لأن العبارة فيه تنشأ موجبة أحكامًا، ولكن لأنها تلزم من لم يشترك في إنشائه يتوقف العقد على إجازة صاحب الشأن، فإن أجازه نفذ، وإن لم يجزه بطل، فالعبارة صدرت صحيحة، لصدورها عن ذي أهلية في محل صالح، فيكون العقد صحيحًا، ولكن تتأخر الأحكام إلى وقت الإجازة. والشافعي يخالف في ذلك، ويرى أن العقد الموقوف من أقسام العقد الباطل، وذلك لأن ولاية العاقد على العقد شرط للانعقاد، وليست بشرط للنفاذ فقط. فكل عقد صدر عمن ليست له ولاية العقد،

فعبارته ملغاة لايلتفت إليها. فعقود قاصر الأهلية باطلة، لأنه ليس ذا ولاية، وكذلك عقد الفضولي (١)، لعدم ولايته على محل العقد. وعلى ذلك يقرر الشافعي أن العقد الموقوف عقد باطل ولا يعد من أقسام الصحيح.

الانفراد بفسخها، وإبطال التزامها، وذلك لأن العقود تعقد لمقاصد وأغراض، الانفراد بفسخها، وإبطال التزامها، وذلك لأن العقود تعقد لمقاصد وأغراض، وإشباع حاجات، فكان من تمام مقصودها أن يكون الوفاء بها لازمًا على كلا طرفيها، ولأن العقود عهود، وعدم الوفاء بالعهد نكث في الذمة، وقد قال تعالى : ﴿وَأُوفُوا بِالعهد إِنْ العهد كان مسئولاً ولأن الوفاء بالعقود لازم بنص القرآن : إذ يقول الله تعالى : ﴿ وَأُوفُوا بِالعهد )، ولأن آثار العقود التزامات، والالتزامات من طبيعتها أن تكون لازمة.

بيد أنه مع أن الأصل في العقود أن تكون لازمة لاحظ الشارع أن من مصلحة العاقدين، ومن تمام الاستيثاق من الرضاعن بينة أن يجعل ما هو لازم ليس بلازم أحيانًا، بل إن من شأن بعض العقود أن تكون التزاماتها من جانب واحد، فالعاقد الآخر غير ملزم بالتمسك بها، لأنها بالنسبة له ليست عهدًا واجب الوفاء، كالكفالة بالنسبة لصاحب الحق الذي كان موضوع المكفالة. بل إن من العقود مالا يكون من مصلحة العاقدين، والمعاملات المالية أن تكون لازمة، لهذا كله جعل الشارع بعض العقود لازمًا وبعضها غير لازم، وبينهما درجات في اللزوم وعدم اللزوم. وعلى ذلك قد قسم الفقهاء العقود بالنسبة للزوم إلى أربعة أقسام:

(القسم الأول) عقود لازمة غير قابلة للفسخ، وهي عقود النكاح والخلع، فإن النكاح إذا انعقد لازمًا لايقبل الفسخ، فلا يمكن العاقدين أن يتراضيا على فسخه أو إبطاله، لأنه متى انعقد لايبطل، ومثله الخلع، إذا انعقد لايستقل أحد

<sup>(</sup>۱) راجع تصرفات الفضولى وتصرفات قاصر الأهلية، فقد بينا هناك مذهب الشافعى بأدلته، هذا ويلاحظ أن القانون الحديث لايعتبر العقد الموقوف من أقسام الصحيح، بل يعتبره من أقسام الباطل، مع أنه يوافق الحنفية فى تصرفات الفضولى، ولكن مع أنه يعده من أقسام الباطل يقرر أنه باطل نسبيًّا، لأنه يصير إلى البطلان فى حال عدم الإجازة، وذلك نظر دقيق.



العاقدين بفسخه، وإذا تراضيا على فسخه لايفسخ، وقد يقول قائل: إن النكاح غير لازم بالنسبة للزوج، لأنه يملك التخلص منه بالطلاق. والجواب على ذلك أن الطلاق ليس فسخًا للنكاح، بل هو إنهاء له، ووضع حد لآثاره، إذ الفسخ يأتى على أصل العقد بالإبطال، فيصير به العقد كأن لم يكن، كالمتبايعين إذا تقايلا البيع، وكالمرتهن إذا فسخ الرهن، فإن العقد في هذه الحالة يعتبر بالنسبة للعاقدين كأنه لم يوجد، والطلاق ليس كذلك، لأن الطلاق مبنى على النكاح، ولايتصور من غير انعقاد النكاح، إذ هو ثمرة من ثمراته، فلا يمكن إذن أن يأتى على النكاح بالنقض، لأنه الأصل الذي قام عليه، فلا يعتبر الطلاق فسخًا، بل يعتبر إنهاء للحياة الزوجية، مع بقاء آثار العقد التي وجدت بمقتضاه قبل الطلاق، بل قد يكون الطلاق تقريرًا لبعض أحكام العقد، فهو يقرر حق المرأة في نصف المهر إن كان قبل الدخول، ويجعل لها حق المطالبة بمؤخر الصداق إن كان بعد الدخول.

والعقود اللازمة التي لاتقبل الفسخ لاتدخلها الخيارات فلا يدخلها خيار الشرط ولا الرؤية، كما لايدخلها خيار العيب في الجملة (١)، وذلك لأن الخيار معناه أن يكون لأحد العاقدين الحق في فسخ العقد، وذلك ينافي طبيعة هذه العقود؛ لأنها لاتقبل الفسخ من أحد العاقدين، أو منهما مجتمعين كما قررنا، ولأن أنواع الخيارات لاتدخل هذه العقود، قال الفقهاء فيها: إنها لاتتراخي أحكامها عن أسبابها، لأن الخيار من شأنه أن يجعل أحد العاقدين غير ملزم بالتزامات العقد، فدخوله في العقد يجعل فاصلا بين العقد والتزاماته أو بين سببه وهو الصيغة وآثاره وهي الأحكام.

و(القسم الثانى) عقود لازمة تقبل الفسخ، فيجوز للعاقدين أن يتراضيا على فسخ العقد، ويكون الفسخ بالنسبة لهما في حكم إبطال العقد، وكأنه لم يكن، وهذه هي عقود المعاوضات كالبيع والإجارة والمزارعة والمساقاة وغير ذلك، وهذه العقود قسمان:

<sup>(</sup>١) أما فى التفصيل فخيار العميب يدخل فى بعض الأحوال النادرة على خلاف طويل بين الفقهاء فى ذلك. موضعه كتاب النكاح، والتفريق للعيوب، ومن الخيارات التى تدخل عقد النكاح خيار البلوغ وهو أمر استثنائى فيه.

(أ) عقود القبض لازم لها، وهي الصرف والسلم، وبيع الربويات، وهذه تكون لازمة وليس لأحد العاقدين أن يشترط لنفسه حق فسخها في مدة معلومة بأن يشترط لنفسه خيار الشرط، وذلك لأن هذا الشرط ينافي القبض اللازم لهذه العقود، فياشتراطه يكون منافيًا لمقتضى العقد، فلا يصح، على ذلك تكون هذه العقود لازمة، ولايعطى أحد العاقدين حق فسخها بشرط فاسخ، والقسم الثاني من عقود المعاوضات عقود لايلزم القبض فيها كسائر البيوع، وكالإجارات وغيرها، وهذه تكون لازمة، لايستقل أحد العاقدين بفسخها، ولهما أن يفسخها بالتراضى، لأنها قابلة للفسخ، ولكن مع ذلك لأحد العاقدين أن يستقل بفسخها إذا اشترط ذلك لنفسه في العقد مدة معلومة، وذلك بما يسمى خيار الشرط عملي ما نوهنا إليه.

وعقود المعاوضات فى الجملة لايثبت لها اللزوم عند الشافعى وابن حنبل إلا بعد تفرق المجالس. أما قبل تفرق مجلس العقد فلكلا العاقدين عند هذين الإمامين فسخها بخيار المجلس، وخالف فى ذلك بقية الأئمة على ما بيناه فى خيار المجلس فى أول الكلام فى العقود. ثم شرط لزومها خلوها من خيار الشرط والرؤية والعيب، لأنها إن وجد أحدها كان العقد غير لازم، لعدم تكامل الرضا.

(القسم الثالث) عقود لازمة بالنسبة لأحد العاقدين، غير لازمة بالنسبة للعاقد الآخر، وذلك مثل الرهن والكفالة، فإنهما عقدان لازمان بالنسبة للراهن والكفيل، لتعلق حق المرتهن والمكفول له بالعين المرهونة، وبذمة الكفيل، ولكن هذين العقدين غير لازمين بالنسبة للمرتهن والمكفول له، لأنهما بالنسبة لهذين، للاستيثاق من استيفاء حقوقهما، ولهما أن ينزلا عنها، فلهما بالأولى أن يتنزلا عن الاستيثاق من استيفائها، وكذلك كل عقد يكون فيه أحد العاقدين قد تعهد تعهدا أوجد لغيره حقًا قبله من غير أن يكون له حق في نظيره، قبل هذا الآخر، فإنه في هذه الحال يكون ملزمًا بالوفاء، والآخر غير ملزم بشيء، فلايكون العقد لازمًا بالنسبة له.

(القسم الرابع) عقود غير لازمة بالنسبة لكلا العاقدين، فلكلا العاقدين أن يفسخها منفرداً بفسخها، مستقلا به، ولو لم يرض الطرف الآخر، وهذا يشمل

عقد الوكالة وعقود التبرع التى لم تخرج على أبواب الصدقات، وكذلك عقود التبرع المضاف إلى ما بعد الموت، فكل هذه العقود لكلا العاقدين أن يفسخها منفردًا، ولو لم يرض الطرف الآخر.

وعقود الشركات لاتكون لازمة أيضًا، لأنها في مضمونها ليست إلا عقود وكالة، لأن كل واحد من العاقدين قد وكل الآخر في التصرف عنه فيما يملك من التصرفات على ما هو مبين في باب الشركات.

هذه هى أقسام العقود بالنسبة للزوم وعدمه، وللفقهاء اختلاف فى دخول بعض العقود فى أحد الأقسام دون الآخر وهو مبين فى موضعه من هذه العقود، ونحن هنا لانتعرض إلا للقضايا العامة.

#### الخبيارات

خير الأمرين، والاتجاه إليه، ويقول ابن الأثير في النهاية في معنى كلمة الخيار في خير الأمرين، والاتجاه إليه، ويقول ابن الأثير في النهاية في معنى كلمة الخيار في قوله عليه : البيعان بالخيار ما لم يتفرقا «الخيار اسم من الاختيار، وهو طلب خير الأمرين إما إمضاء العقد أو فسخه» وهذا المعنى الذي ذكره ابن الأثير قريب من المعنى الشرعى لهذا اللفظ الذي اختصت به الشريعة الإسلامية من بين القوانين الحديثة، فإن المعنى الاصطلاحي لذلك اللفظ هو أن يكون لأحد العاقدين أو كليهما الحق في فسخ العقد، بأن يعطى الحق في تنخير أحد الأمرين إما إمضاء العقد وتقريره، أو فسخه ونقضه من أساسه.

وإذا كان هذا هو المعنى الشرعى للخيارات فهو يومى، من قرب إلى العلة الدافعة لشرعية الخيارات، وهى الاستيثاق من الرضا، والتأكد من وجوده، والتعرف لما يعود على العاقد له من وجوه النفع، وما يغرم فى سبيلها، والموازنة بينهما موازنة تكون على بينة من حقيقتهما، لذلك جعلها الشارع فى أحوال خاصة أو عند اشتراط أحد العاقدين لنفسه حق الفسخ أو الخيار، وذلك إذا كان الرجل على شك من أن العقد فى مصلحته ويريد التروى، ودراسة الموضوع من كل نواحيه من غير أن يفوته العقد، فقد يدفعه نقص خبرته إلى أن يشترط ذلك لنفسه. أو أن يشترطه لشخص آخر يهمه رضاه بالعقد، ليستوثق من أنه كان فى مصلحته، ثم أحيانًا يكون علم الشخص بالمعقود عليه ناقصًا، فيلاحظ الشارع هذا النقص، فيعطيه حق الفسخ، ليكون رضاه على علم وبينة، بل أحيانًا يرضى عالمًا بالمعقود عليه على أنه سليم خال من العيوب، ثم يبين معيبًا بعيب لم يكن يعلم به بالمعقود عليه على أنه سليم خال من العيوب، ثم يبين معيبًا بعيب لم يكن يعلم به وقت العقد، فأعطاه الشارع حق الفسخ لهذا أيضًا.

ومن كل هذا يتبين أن شرعية الخيارات كانت للاستيثاق من أن الرضا بالعقد قام على أساس من العلم الصحيح، كما تبين أيضًا أن الخيارات تثبت بأحد أمرين:

<sup>(</sup>١) ويقول النحويون إنه اسم مـصدر للفعل اختار، لأن اسم المصـدر ما كان فيه معنى المصـدر دون حروفه، ولاشك أن هذا معنى كلمة الاختيار، وهي المصدر دون حروفه.



- (١) إما باشتراط العاقد، ليتم له العلم الصحيح بمغانم العقد ومغارمه.
- (٢) وإما بتقرير الشارع دفعًا لنقص في العلم الذي قام عليه الرضا، أو منعًا لتغرير وتجهيل في صحته.

وعلى ذلك تكون الخيارات قسمين: أحدهما ثبت باشتراط العاقد، وهو يشمل فرعين: أحدهما خيار التعيين، والثانى خيار الشرط، والقسم الثانى يثبت بإثبات الشارع، وذلك يشمل خيارات كثيرة بعضها يختص بعقد لايعدوه كخيار العتق، وخيار البلوغ (١)، وبعضها يعم عددًا من العقود ولا يختص بواحد منها، وما دمنا نتكلم في القواعد العامة فلنتكلم من هذا النوع على ما يعم، ونترك ما يخص إلى الكلام في العقود التي تختص به في الأحوال الشخصية. والذي يعم خياران فقط هما خيار العيب وخيار الرؤية، وإذن فلنتكلم على خيارات أربعة هي خيار التعيين، وخيار الشرط، وخيار الرؤية، وخيار العيب.

#### خبيار التعيين

تليك الأعيان، فيثبت فى البيع، والهبة بعوض بشروط فى العقد، والصلح الذى هو فى معنى البيع، ومعناه أن يكون المشترى أو البائع بالخيار بمقتضى شرط فى العقد أن يعين واحدًا من اثنين أو ثلاثة أشياء متفاوتة قيمتها فيما بينها، فالعقد يكون معقودًا على واحد من شيئين أو ثلاثة على أن يكون لأحد العاقدين الحق فى تعيين ذلك الواحد.

ثبوت ذلك النوع من الخيار موضع خلاف بين الفقهاء، لأنه مخالف للقياس، إذ القياس يقتضى أن يكون محل العقد معينًا معلومًا، والتخيير بين واحد

<sup>(</sup>۱) قد آثرنا أن نترك الكلام في هذين النوعين من الخيار وما يشبههما كخيار الكفاءة لأنها تختص بالأحوال الشخصة ونحن لا نمسها إلا على قدر الضرورة، وخيار العتق أن يثبت للأمة حق اختيار نفسها بعتـقها إذا زوجت وهي أمة، وخيار البلوغ أن يكون للغلام أو الفتاة إذا بلغا حق الفسخ إذا زوجهما غير الأب والجد من الأولياء.

من ثلاثة تجهيل له، فلا يكون العقد صحيحًا، لأنه غرر وكل غرر يفسل العقد على نحو ما علمت في محل العقد، ولقد أخذ بهذا القياس أحمد بن حنبل والشافعي وزفر، فقد جاء في الشرح الكبيـر ما نصه : «لايجوز أن يبيع عبدًا غير معين، لأنه مجهول، ولأنه غرر، وقد نهى النبي ﷺ عن بيع الغرر، ولا عبدًا من عبيده سواء قلوا أم كثروا، وبه قال الشافعي. وقال أبو حنيفة : إذا باعه عبدًا من عبدين أو من ثلاثة بشرط الخيار صح» (١)، فمذهب الحنفية خالف فيه القياس إلى الاستحسان، ووجهه أن الحاجة إليه ماسة، لأن من الناس من لايغشون الأسواق، ولايصفقون فيها، كالأكابر وكالمخدرات من النساء، فاحتاجوا إلى أن يأمروا بالشراء لهم، ثم لاتندفع حاجتهم بشراء شيء واحد معين من جنس ما يرغبون في شرائه، فعساه لايوافق رغبتهم من كل الوجوه، فيحتاج إلى أن يشتري رسولهم أو وكميلهم واحدًا من اثنين أو ثلاثة من ذلك الجنس، ويحملها إليهم، ليختاروا أحدها، ولأن الحاجة ماسة إلى هذا النوع من العقود إذ جرى التعامل به، وجرى عرف الناس على إقراره، ومن المقرر فيقهيًّا أن العرف يكون حبجة يخالف بها القياس. وجهالة المبيع هنا مغتفرة، لأنها لاتفضى إلى المنازعة، وما كانت الجهالة مفسدة للعقد لذاتها، ولكن لأنها مفضية إلى النزاع، فإذا لم يتحقق فيها ذلك الوصف فلا تتحقق سببًا للفساد، فيصح معها ولا تبطله.

2 ٢ ٢ - ويشترط لصحة العقد مع هذا الخيار ثلاثة شروط: (أولها) أن يكون التخيير بين ثلاثة أشياء فأقل، فإن كان بين أربعة فأكثر لم يصح، (ثانيها) أن تكون هذه الأشياء التي يجرى التخيير فيها متفاوتة فيما بينها لكي يتحقق التخيير بين أحدها، وأن يذكر مع كل واحد ثمنه ليكون الثمن معلومًا، (ثالثها) أن يكون للخيار مدة معلومة، حدها أبو حنيفة بثلاثة أيام لاتتجاوزها، واكتفى الصاحبان بأن تكون معلومة، وليس لها حد أعلى، فكل أمد يذكر يصح معه العقد مهما يتطاول ويمتد، وقال آخرون أن خيار التعيين ليس له مدة معلومة.

هذه هي شروط خيار التعيين التي لابد منها لصحة العقد معه، وإن لم تتحقق فسد العقد، وقد عللوا اشتراط أن يكون الخيار بين ثلاثة أشياء بأن شرعية

<sup>(</sup>١) الشرح الكبير، الجزء الرابع ص ٢٩.

خيار التعيين للحاجة، والحاجة تقدر بقدرها، فيكتفى بما يدفعها، ولاشك أن التخيير بين ثلاثة لايتجاوزها، فيه دفع لها، لأن الثلاثة تشتمل على الجيد والمتوسط والردىء، وبالتخيير بينها تدفع الحاجة التي جعلت الفقهاء يقررون خيار التعيين خروجًا على القياس إلى الاستحسان، فيكون التخيير بين أكثر من ثلاثة تخييرًا لاحاجة إليه فيبقى على أصل القياس.

وعللوا اشتراط التفاوت بين الأشياء المخير فيها مع بيان ثمن كل واحد، بأنها إن لم تكن متفاوتة في مزاياها لم يكن للتخيير بينها معنى، فيكون عبقًا، وبأنه إن لم يذكر الشمن وكان مجهولا فسد البيع، لأن هذه الجهالة تفضى إلى المنازعة، ولأن الفقهاء يقررون أن حكم العقد مع خيار التعيين أن العقد يكون معقودًا في واحد من الثلاثة أو الاثنين غير معين، ولا يتأتى ذلك إلا إذا ذكر أمام كل واحد ثمنه.

وعلل أبو حنيفة تعيين مدة الخيار بشلاثة أيام بأنه يشبه خيار الشرط، وخيار الشرط عنده لاتتجاوز مدته ثلاثة أيام. والصاحبان في اشتراطهما تعيين المدة من غير ذكر حد أعلى لها يسيرون على أصلهم في خيار الشرط، وسنبين وجهة نظر الفريقين في ذلك عند الكلام في خيار الشرط.

ووجهة نظر الفين لم يعينوا لخيار التعيين مدة أن المدة شرط في كل خيار لايثبت معه أثر العقد، ليعلم متى يثبت الأثر، فاشترطت في خيار الشرط على ما سيجيء، لأنه يؤخر الحكم بالنسبة لمن له حق الخيار، أما خيار التعيين فيثبت فيه الحكم وفي واحد غير معين بدليل أنه لو مات من له الخيار ينتقل الملك لورثته في واحد غير معين، ويكون لهم حق التعيين، ولأن الحكم في العقد الذي قارنه شرط خيار التعيين يثبت بمجرد العقد لم تثبت فيه مدة.

ولكن الأمثل والأعدل بالنسبة للعاقد الآخر الذى لم يكن له الخيار أن تكون هناك مدة ليستطيع أن يعرف مال ملكه، والنهاية التي ينتهي إليها من له الخيار بحيث إذا مضت المدة، ولم يختر، أجبر على الاختيار والتعيين.

حيار شرط، بأن يشترط العاقد الذي اشترط لنفسه خيار التعيين أن يكون له حق

الفسخ مدة معلومة، وهذا هو اختيار شمس الأئمة السرخسى، وقال فيه: إنه الصحيح، وجاء في الجامع الصحيح، وقال بعضهم: لايشترط أن يصحب خيار التعيين خيار شرط، وهو المذكور في الجامع الكبير، وما ذكر في الجامع الصغير اتفاقى لا على وجه الاشتراط، وقال في هذا القول فخر الإسلام: إنه الصحيح.

وعلى رأى من يرى أن خيار التعيين لابد أن يصحبه خيار شرط، يكون لمن له الخيار الحق في تعيين واحد من الثلاثة أو الاثنين، ويكون له الحق في فسخ العقد العقد من كل الوجوه بمقتضى خيار الشرط، إذ خيار الشرط يجعل في فسخ العقد مطلقًا، لا في تعيين واحد من الثلاثة أو الاثنين. وأما على رأى من يقول إن خيار التعيين لايشترط لتحققه وجود خيار الشرط معه فقد قالوا: إن لمن له الخيار الحق في اختيار واحد من الثلاثة وليس له أن يردها جميعًا، لأن العقد منعقد بات لازم بالنسبة لواحد غير معين، وعلى من له الخيار التعيين، وقال الكرخي: إن له أن يردها جميعًا، لأن خيار التعيين بمنزلة خيار الشرط يجعل العقد غير لازم (۱). وجاء مثل هذا في البدائع للكاساني، وعلله بأن الملك الذي يثبت مع خيار التعيين في واحد غير لازم، ولمن له حق الخيار على هذا أن يردها جميعًا، ويشبه هذا الملك بالملك الذي يثبت مع خيار الرؤية والعيب (۱).

التعيين لأحد العاقدين أن العقد يكون منعقداً، ويثبت أثر الملك فيه للمشترى في التعيين لأحد العاقدين أن العقد يكون منعقداً، ويثبت أثر الملك فيه للمشترى في واحد غير معين من ثلاثة الأشياء أو الاثنين، وهذا هو الراجح في المذهب. ويرى بعض الفقهاء وهم الأكثرون أن من له الخيار ليس له الحق في فسخ العقد، ولكن له فقط أن يعين ما يشاء، ويرى بعضهم أن له الحق في تعيين ما يشاء، كما له الحق في فسخ العقد نفسه، لأن الملك الذي يثبت به ملك غير بات كالملك الذي يثبت مع خيار الرؤية والشرط.

<sup>(</sup>۱) راجع الزيلعي، الجزء الرابع، ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) البدائع للكاساني، الجزء الخامس، ص ٢٦٣.

وينتهى الخيار باختيار واحد مما خير فيه صراحة بأن يقول: اخترت هذا، أو دلالة بأن يتصرف تصرفًا يدل على اختياره لأحدها كأن يخير بين ثلاثة أثواب فيأخذ أحدها ويخيطه فهذا فعل يكون اختيارًا لأحدها بدلالة الفعل لا بدلالة القول.

وكما ينتهى الخيار باختيار أحدها صراحة أو دلالة ينتهى بهلاكها وبقاء واحد يعينه، ففى هذه الحالة يكون متعينا للاختيار، وفى كتب الفقه تفصيل فى الهلاك فليرجع إليه فيها، وليس كتابنا لتفصيل أحكامها، بل لإجمال كلياتها.

#### خصيار الشرط

حق فسخ العقد مدة معلومة من الزمان، كأن يقول المشترى مثلا اشتريت هذه العين بثمن كذا على أنى بالخيار ثلاثة أيام. وهذا الشرط يكون مقارنًا للعقد، وهو مخالف لمقتضاه، ولذلك قالوا: إن الأصل والقياس أن يكون شرطًا فاسدًا مفسدًا لعقد المعاوضة، ولكن الفقهاء أجازوه استحسانًا، لسبين :

أحدهما: ورود الأثر بصحته وإجازته، فقد ورد في الحديث أن حبان بن منقذ كان يغبن في البياعات فقال له النبي عليه الإذا بايعت فقل لا خلابة، ولى الخيار ثلاثة أيام» (١) فهذا الحديث صريح في إجازة الشرط، ومن المقرر أن ورود الأثر بصحة شرط يجعله صحيحًا، وإن كان مخالفًا لمقتضى العقد، لأن النص في الشريعة حاكم على العقود، لا خاضع لأقيستها.

ثانيهما: أن الحاجة قد تدعو إليه، فقد يخشى أحد العاقدين الانخداع إما لعدم الصفق في الأسواق، أو لأنه لم يكن ذا خبرة تامة بصنف المعقود عليه، وقد

<sup>(</sup>۱) جاء في فتح القدير في بيان سياق الحديث «عن ابن عمر قال : كان حبان بن منقذ رجلا ضعيفًا، وكان قد أصابته في رأسه مأمومة فجعل له رسول الله ﷺ الخيار إلى ثلاثة أيام فيما اشتراه، وكان قد ثقل لسانه، فقال له النبي ﷺ : «بع وقل لا خلابة» وكان يشتري الشيء، فيجيء، فيقولون هذا غال، فيقول إن رسول الله ﷺ قد خيرني في بيعي»، الفتح الجزء الخام، ص ١١١٠.

يريد أن يشاور من يهمه الرضا بالعقود عليه، فكان من مقتضى هذا أن يعقد العقد مشترطًا لنفسه حق الفسخ أمداً حتى يستطيع أن يدرأ عن نفسه التغرير ومغبته، باستشارة أهل الخبرة، وحبتى يضمن رضا من يهمه رضاه، وترى من هذا أن الحكمة في شرعية خيار الشرط هي الاستيثاق من الرضا، والتمكين من أسبابه، والاحتياط له بحياطته بكل دواعى العلم ليكون على بينة تامة، ومعرفة صحيحة.

۲۲۸ ـ ومدة الخيار ثلاثة أيام لاتزيد عنها، وقد تنقص، وهذا عند أبى حنيفة وزفر والشافعي، وقال الصاحبان وأحمد بن حنبل: يصح إذا ذكرت مدة معلومة، ولو كانت طويلة. وقال مالك: الأصل أنه يكون لشلاث ولكن يصح تعيين أكثر من ثلاثة إذا وجدت حاجة تدعو إلى ذلك، كأن يكون من يريد استشارته في قرية لايصل ويعود منها في ثلاثة أيام، ففي هذه الحال يصح الخيار للمدة التي تسع الذهاب والأوبة والاستشارة.

وحجة الذين قيدوا المدة بالثلاثة لاتعدوها أن شرط الخيار ثبت على خلاف القياس إذ هو شرط مخالف لمقتضى العقد، وقد ثبت به وهو حديث حبان الآنف ذكره مقصوراً على ثلاثة، فلا يتجاوز به الثلاثة، وفوق هذا فقد ورد عن ابن عمرأنه قال: «ما أجد أوسع مما جعل رسول الله علي لله على الخيار ثلاثة أيام، إن رضى أخذ، وإن سخط ترك» (١).

هذه حجة أبى حنيفة وزفر والشافعى، وهى حجة مالك أيضًا، لأنه يقيد المدة بها أيضًا، غير أنه يقول إن الحاجة أيضًا تتيح مخالفة مقتضى العقد ما لم تصادم نصًا، لذلك جاز ذكر مدة أطول من ثلاثة إن وجدت حاجة داعية، وأيضًا فإذا لم تكن الثلاثة كافية لم يكن لشرعية الخيار للشخص فائدة، فكان من معنى النص إباحة أكثر من الثلاثة إن وجدت حاجة داعية لتقدير أكثر منها.

وحجة الصاحبين وأحمد بن حنبل أن الخيار شرع للتروى لدفع الغبن، ومنع التغرير، والأمن من الانخداع، وقد تـدفع الحاجة إلى تعيين مدة أطول، فـجاز



<sup>(</sup>١) الشرح الكبير، الجزء الرابع ص ٦٦.

تعيين هذه المدة، ويترك الأمر إلى تقدير العاقدين، وكون الخيار شرع على خلاف القياس لايستدعى الاقتصار على ذكر المدة المذكورة فى الحديث، فربما ذكر الرسول هذه المدة لكفايتها لحبان ولكن عساها لاتكفى غيره، ممن يكون ذووه الذين يستشيرهم غائبين عنه وليسوا مقيمين معه كحبان، وإن قصد العاقدين إلى تعيين مدة أطول دليل على حاجتهم إليها، وهو ضابط صالح لتعيين الحاجة، وأيضًا، فإن الحديث شرع شرط الخيار لمعنى معقول لاتعبدًا، وهو خشية الغبن فى البياعات، فكل موضع ثبتت فيه تلك الخشية فالخيار مشروع فيه، والمدة التى تكفى للتروى ودرء الغبن هى التى يعينها العاقد لنفسه، وكل امرئ أدرى بحاله.

۲۲۹ ـ وخيار الشرط يصح أن يشترطه كل واحد من العاقدين لنفسه ويصح أن يشترطه أحدهما لنفسه دون الآخر، ويصح أن يشترطه أى واحد من العاقدين لغيره، وذلك عند أبى حنيفة ومالك وأحمد بن حنبل والشافعي على أحد قوليه، وخالف في ذلك زفر والشافعي في قول، وحجة من خالف ورفض أن يكون الخيار لغير العاقدين \_ أن الخيار شرع لمصلحة العاقدين وليس لغيرهما في العقد حظ فلم يشرع له، وأيضًا فالخيار إذا اقترن شرطه بالعقد كان مثل موجباته وأحكامه، وهي لاتتعدى العاقدين فإذا اشترط الخيار لغيرهما كان ذلك إثبات حكم العقد لغير العاقدين.

وحجة الأئمة في إجازتهم ذلك أن الحاجة التي شرع اشتراط الخيار بسببها هي التي تجعل اشتراط الخيار لغير العاقدين سائغًا، لأن الشخص عساه يحتاج لمشاورة غيره والرجوع إليه، لأنه يهمه رضاه بالمعقود عليه وقبوله له، فيسترط الخيار له، ويفوض إليه حق الفسخ، ليكون الرضا عقدة معنوية في عنقه لايستطيع الخروج منها. وكون الخيار من مقتضيات العقد، لايتنافي مع اشتراطه لغير العاقدين، لأنه إن اشترطه أحد العاقدين لغيرهما كان الخيار لهذا العاقد بالأصالة ولغيره بالنيابة، فكأن له حق الفسخ بمقتضى الوكالة عن العاقد الذي اشترط له الخيار. ولذلك إذا اشترط أحد العاقدين الخيار لغيره يثبت الخيار له ضمنًا بمقتضى ذلك الاشتراط، لأن هذا مسلط على حق الفسخ من جانبه، فلابد أن يثبت له أولا

لكى يتصور إمكان تسليط غيره على الفسخ، وإذا كان الخيار قد ثبت لهما، فإن أجاز أحدهما، وفسخ الآخر فالسابق منهما يثبت، فإن كانت الإجازة هى السابقة أبرم العقد، وإن كان الفسخ هو السابق فسخ العقد، وإنما جعلنا الاعتبار للمتقدم، لأن تصرف الثانى يعتبر لغوا بالنسبة للأول، إذ السابق إن كان فسخًا فقد بطل العقد، والعقد الباطل لاتلحقه الإجازة، فتجيء إجازة الثانى على غير عقد. وإن كان السابق إجازة، فقد أبرم العقد وصار لازمًا، ولايكون لأحد من بعده حق فسخه (۱).

فيها القبض قبل تفرق المجلس، فالعقود غير اللازمة لايدخلها خيار الشرط: لأنه فيها القبض قبل تفرق المجلس، فالعقود غير اللازمة لايدخلها خيار الشرط: لأنه فيها يكون لغواً لاقيمة له، إذ مؤداه أن يكون لمن اشترط الخيار لنفسه حق فسخ العقد، وذلك الحق ثابت في العقود غير اللازمة من غير حاجة إلى الاشتراط، فالاشتراط فيها إذن لغو لا معنى له. والعقود اللازمة التي لاتقبل الفسخ اشتراط الخيار مناف كل المنافاة لمقتضاها، إذ هذه العقود لاتتراخي آثارها عن عباراتها المنشئة لها، وشرط الخيار من مقتضاه تأخير الأحكام بالنسبة لمن اشترط لنفسه الخيار، حتى تنتهى المدة أو يبرم أو يفسخ، وهذا معناه أن يتراخى حكم العقد عن عبارته، وذلك مالا تقبله العقود غير القابلة للفسخ، وعلى ذلك يكون النكاح والطلاق والعتاق والخلع لايدخلها خيار الشرط، لأنها غير قابلة للفسخ. ولايدخل أيضاً خيار الشرط العقود التي يشترط فيها القبض كالعقود والصرف والسلم، لأن من مقتضى الخيار تأخير الأحكام ومنها القبض، وهذه العقود يشترط فيها القبض من مقتضى الخيار تأخير الأحكام ومنها القبض، وهذه العقود يشترط فيها القبض منافية لاشتراط الخيار.

<sup>(</sup>۱) يفرض الفقهاء صورة ثانية، وهى أن يجيز أحدهما ويفسخ الآخر، وينطقا بهذا فى وقت واحد، ويقولون فى هذه الصورة السبعيدة الوقوع: إنه يرجح جانب الفسخ، هذا فى رواية، وفى رواية أخرى يرجح جانب العاقد، لأنه الأصل وهو أقوى، وإقدامه على القول عزل لنائبه الذى جعل له الخيار، وهو يملك ذلك صراحة بالقول، فيسملكه دلالة بالفعل، وهذا لأن تصرف النائب للحاجة، ولا حاجة عند مباشرة المتصرف بنفسه. ووجه الرواية الأولى أنه عند النطق لم يكن العزل قد وجد، فكلاهما مالك التصرف، فتعارضا فيرجح الاقوى، وهو الفسخ، وإن رجحنا الإجازة لم يمكن الفسخ، مع أنه إن رجحنا الفسخ أمكن العقد من جديد.

وكل عقد فيه الأوصاف السابقة يثبت فيه خيار الشرط، فيشبت في البيع والإجارة، والصلح، والمزارعة والمساقاة وغير ذلك من العقود اللازمة التي تقبل الفسخ، ولايشترط فيها القبض.

فالتزامات العقد بالنسبة له تكون متأخرة، فالبائع إذا اشترط الخيار لنفسه لايخرج المبيع من ملكه، والمشترى إذا اشترط الخيار لايجب عليه دفع الشمن، وهكذا، المبيع من ملكه، والمشترى إذا اشترط الخيار لايجب عليه دفع الشمن، وهكذا، وتأخير الأحكام بسبب خيار الشرط بالنسبة لمن اشترط الخيار له هو مذهب أبى حنيفة وأصحابه، ومذهب مالك، وقول في مذهب الشافعي وابن حنبل، وعندهما في قول آخر أن اشتراط خيار الشرط لايؤخر الأحكام بل يثبت الأحكام فور العقد كالعقد الخالي من خيار الشرط، وكل أثر الخيار أنه يجعل العقد غير لازم كالعقد مع خيار الرؤية عند من يراه، وكالعقد مع خيار العيب، وحجة الشافعي وابن حنبل في هذا الرأى أن العقد صحيح نافذ، فاقتضى أن تثبت أحكامه بمجرد إنشائه، إذ لاسبب يوجب التراخي، والخيار ليس بسبب لذلك، لأن الخيار معناه أن يكون للعاقد حق الفسخ، ومعنى هذا أن يكون غير لازم بالنسبة لمن اشترطه فيقتصر أثره على ذلك، ولا يتعداه إلى تأخير الأحكام (۱).

وحجة أبى حنيفة ومن ذهب مذهبه أن العقد مع الخيار قاصر فيلا يثبت أحكامًا، ووجه قيصوره هو عدم لزومه، لأن الشارع إذ جعل بعض العقود لازمًا فقد ناط بها أحكامًا لاتتحقق إلا مع اللزوم، فإذا جعل خيار الشرط العقد اللازم غير لازم، فقد منع أن تناط به الأحكام التى جعلها الشارع لاتتحقق مع غير اللزوم، حتى يثبت ذلك الوصف، فتتحقق هذه الأحكام، وأيضًا فإنه من المقرر أن العاقد ليس له التصرف في الحقوق التى يثبتها العقد مع قيام الخيار لمن اشترطه، وذلك بالإجماع. ولو كان العقد مثبتًا للحقوق التى تنشأ عنه لكان لمن تثبت له التصرف فيها، وذلك لايجوز قطعًا. ثم إن من اشترط الخيار لنفسه فمعنى ذلك أن

<sup>(</sup>١) راجع في الشرح الكبير، الجزء الرابع، ص ٧١.

الرضا لم يتم نهائيًا من جهته وما دام الرضا لم يتم فأحكام العقد لاتوجد بالنسبة له، لأن أحكام العقود لاتتبع إلا عقودًا تكامل فيها الرضا (١).

٣٣٧ ـ ومهما يكن من اختلاف الفقهاء بالنسبة لتراخى أحكام العقد الذى صاحب إنشاءه الخيار، فقد اتفقوا جميعًا على أنه عقد غير لازم بالنسبة لمن اشترط الخيار لنفسه، فله الفسخ طول مدة الخيار، وله حق الإمضاء فيها، فإذا أمضاه أبرم وسقط الخيار، لأنه يصير عقدًا لازمًا، وإذا فسخ العقد بطل، وصار كأن لم يكن، وفسخ العقد أحيانًا يكون صراحة وأحيانًا يكون دلالة، ومثال الثانى أن يشترط البائع الخيار لنفسه، وقبل مضى مدة الخيار يبيع العين لغير المشتسرى، ففى هذه الحال يعتبر ذلك فسخًا دلالة، لأن بيعه للثانى دليل على عدوله عن البيع الأول، وذلك اختيار للفسخ وترك للإمضاء. وقد اتفق الفقهاء على أن الفسخ غير الصريح يصح فى غيبة العاقد الآخر؛ ولكن اختلفوا فى الفسخ الصريح، فجمهور الفقهاء على أنه يصح فى حضرة العاقد الآخر وغيبته كالفسخ دلالة لا صراحة.

وقال أبو حنيفة ومحمد: إنه لايصح في حضرة العاقد الآخر، ولايصح في غيبته، ووجهة نظر الجمهور أن الفسخ حق لمن له الخيار يستقل به ولايحتاج إلى رضا الآخر، وقد نال ذلك الحق باتفاق بينه وبينه، ويجب أن يترقبه هذا في كل وقت من أوقات مدة الخيار، فلا وجه إذن لأن يكون الفسخ في حضرته، ووجهة نظر أبي حنيفة ومحمد أن الفسخ من غير إعلامه به قد يترتب عليه ضرر يلحقه، فكان من الواجب إعلامه به، ليبحث عن عاقد آخر يتمم معه صفقته، ولذا إذا فسخ في غيبته لم يتم الفسخ حتى يعلم.

۲۳۳ ـ وينتهى خيار الشرط بواحد من ثلاثة أمور (١) الرضا بالعقد وإجازته صراحة أو دلالة، (٢) مضى مدة الخيار من غير أن يفسخ العقد فيها فإن العقد بمضيها يصير لازمًا، لتوقيت حق الفسخ بها، (٣) موت من له الخيار، وذلك عند أبى حنيفة وابن حنبل، وعند الشافعى ومالك ينتقل الحق إلى ورثته، وإن لذلك تفصيلا نبينه في موضع آخر (٢).

<sup>(</sup>١) استخلصنا هذه الأدلة من البدائع، الجزء الخامس، ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) سنتكلم في ذلك في وراثة الخيارات جملة، فلنترك الكلام في هذا إلى موضعه هناك.

ولنوضح الأمر الأول من هذه الأمور فالرضا بالعقد صراحة كأن يقول أمضيت العقد أو أجزته، ومثال الرضا دلالة أن يكون من له الخيار المشترى فيتصرف في المبيع تصرف الملاك، فإن هذا التصرف يعتبر إسقاطًا للخيار ورضا بالعقد دلالة، وبها يلزم العقد ويسقط الخيار، وإن لم يكن الرضا بصريح اللفظ.

#### خبيار الرؤية

١٣٤٤ ـ هو الخيار الذي سببه الرؤية، فهو من إضافة الشيء إلى سببه كخيار الشرط، والمعنى الشرعى لخيار الرؤية أن يكون للعاقد الذي عقد على شيء معين لم يره حق الفسخ إذا رآه، فهو خيار يثبت بشرطين (أحدهما) أن يكون محل العقد شيئًا معينًا كدار وثوب، بأن يكون معرفًا بما يعين شخصه، أو كما يقول المناطقة معرفًا بالشخص لابمجرد الوصف الذي يعم، أما إذا كان دينا بأن يكون معرفًا بأوصاف لاتعين شخصه، بل تبين جنسه ونوعه وحاله، ويثبت دينًا في ذمته كالمعقود عليه في السلم، ففي هذه الحال لايثبت خيار الرؤية. (ثانيهما) أن يكون محل العقد غير مرئى وقت العقد، فإذا لم يره العاقد كان له الخيار عند رؤيته، وأما إذا كان قد رآه فلا يثبت الخيار.

و ٢٣٥ وخيار الرؤية لم يكن ثبوته محل وفاق من الفقهاء كخيار الشرط، بل هو محل خلاف، وأساس هذا الخلاف هو الخلاف في صحة العقد على الأشياء المعينة الغائبة، فمن الفقهاء من حكم بأن العقد عليها صحيح ومنهم من حكم بأن بيعها غير صحيح، فأبو حنيفة والشافعي في مذهبه القديم، وابن حنبل في إحدى الروايتين عنه يصححون العقد، ومالك والشافعي في مذهبه الجديد وأحمد بن حنبل في الرواية الثانية لم يصححوا العقد.

ومن حكم بصحة العقد على الشيء الغائب المعين الذي لم تسبق رؤيته أثبت خيار الرؤية، فأبو حنيفة وابن حنبل على إحمدي الروايتين والشافعي على أشهر<sup>(١)</sup>

<sup>(</sup>۱) يذكر النووى فى المجموع فى البسيع ما نصه: «إذا قلنا بقسوله القديم فهسل تفتقر صحة البسيع إلى ذكر الصفات أم لا ؟ فسيه ثلاثة أوجه. (أحدها) أنه لايصح حتى تذكر جسميع الصفات كالمسلم فيه و (الثانى) لا يصح حتى تذكر الصفات، وهو المنصوص عليه =



تخريجات مذهبه القديم يشبتونه عند العقد على الأعيان الغائبة التي لم تر قبل العقد.

وقد استدل الذين منعوا صحة العقد على الأعيان الغائبة بأن المعقود عليه يجب أن يكون معلوم الذات والصفات، والأعيان لاتتم معرفتها إلا بمشاهدتها، وعدم مشاهدتها جهالة تفضى إلى المنازعة في أصل العقد، ووصفه، وفي وقت قبض عوض المعقود عليه، أما إفضاؤها إلى المنازعة في أصل العقد ووصفه فلأن الأعيان تختلف رغبات الناس فيها، وتلك الرغبات لايتم التطابق بينها وبين العين إلا بالرؤية، فإذا لم يكن قد رآها قبل العقد أو وقته ثم رآها فقد ينازع في العقد، لعدم موافقتها لرغبته، فقد يقول: إن هذا ليس المعقود عليه، بل شبيه له من جنسه، وأما إفضاؤها إلى النزاع من وقت قبض عوض المعقود عليه، فذلك لأن تسليم ثمن الأعيان المعقود عليها إنما يسبق تسليمها لتعينها، ولاشك أن ذلك يقتضى رؤيتها ومعرفتها بالمعاينة، والاختلاف المحتمل عند المعاينة يؤدى إلى الاختلاف في تسليم الثمن.

ولاشك أن هذه الجهالة المفضية إلى النزاع غرر، والنبى على قد نهى عن بيع الغرر، وقد استدل الذين أجازوا العقد على الأعيان الغائبة قبل رؤيتها بما روى عن عثمان وطلحة بن عبد الله رضى الله عنه من أنهما تبايعا أرضًا باعها عثمان لطلحة، ولم يكونا رأياها، فقيل لعثمان رضى الله عنه : غبنت. فقال لى الخيار، لأنى اشتريت ما لم لأنى بعت ما لم أر. وقيل لطلحة مثل ذلك فقال لى الخيار، لأنى اشتريت ما لم أره، فحكما فى ذلك جبير بن مطعم، فقضى بالخيار لطلحة، وكان ذلك بمحضر من الصحابة رضى الله عنهم، ولم ينكر عليهم أحد، فكان ذلك إجماعًا منهم. ولقد روى أيضًا أن النبى عليهم قال : «من اشترى شيئًا لم يره فهو بالخيار إذا

<sup>=</sup> فى باب الصرف، لأن الاعتماد على الرؤية، ويثبت له الخيار إذا رآه، فلا يحتاج إلى ذكر الصفات، فإن وصفه ثم وجده على ما وصف أو أعلى ففيه وجهان : لا خيار له لأنه وجده على ما وصف، فلم يكن له خيار كالمسلم فيه، والثانى أن له الخيار لأنه يعرف ببيع فيه خيار فلايجوز أن يخلو منه، وترى من هذا أنه على مقتضى المذهب القديم قد اختلف التوجيه. فمنهم من أثبت فقط فى حال الوصف وتخلف الموصوف عن الوصف إلى ما هو أقل حالا من المذكور.

رآه» (١) وإثبات الخيار في شراء الأعيان الغائبة دليل إقراره الشراء ومشروعيته. ولأن الجهالة التي أوجدها عدم الرؤية لاتفضى إلى النزاع؛ لأنه إذا لم يصادف رغبته فسخ، وإن صادف أمضى.

٢٣٦ م فخيار الرؤية ثبت لأن الجهالة التي وجدت لعدم الرؤية تحدث خللا في الرضا، إذ لايكون مبنيا على معرفة تامة بحال المعقود علميه، ومن الجائز أن يعرض الندم للعاقد، إذ لايجده موافقًا لرغبته إذا رآه، فيشبت له الخيار تداركًا لما فاته، ولكيلا يكون ظلم.

ويثبت خيار الرؤية عند من أجازوه في كل العقود التي يكون محل العقد في فيها شيئًا معينًا لم ير قبل العقد ولا في إنشائه، لأن السبب الذي أوجده محقق في كل عقد كذلك، ولذلك أثبتوه في أربعة أنواع من العقود (أولها) في عقد البيع إذا كان المبيع معينًا بالشخص، وليس شيئًا ثابتًا في الذمة، فلايثبت في السلم ولا في الصرف، ويثبت للمشترى لا البائع، وفي قول لأبي حنيفة أنه يثبت للبائع أيضًا إذ كان لم ير المبيع، ولكن الصحيح عنه غير ذلك. (ثانيها) الإجارة، فإن المستأجر له الخيار إذا لم يكن قد رأى العين المستأجرة. (ثالثها) قسمة القيميات فإذا كان أحد الشركاء عند القسمة لم ير نصيبه فله الخيار إذا رآه. (رابعها) الصلح إذا كان بدل الصلح شيئًا غير معين (٢)، لأنه يكون في معنى الشراء.

۲۳۷ ـ وليس المراد بالرؤية الإبصار فقط، بـل المراد بها هنا ما هو أعم من ذلك، وهو المعاينة بالحس، سواء أكانت بالبصر أم بغيره، كالشم فـى المشمومات والذوق فى المذوقات، أو الجس فى بعض الأشياء التى لا تعرف إلا بالجس، فإن معاينة هذه الأشياء بتلك الحواس رؤية. وعلى ذلك يكون من الأعمى خيار الرؤية، وتكفى منه معاينة المشمومات والمذوقات والأمور التى تعرف بالجس، ومالا يعرف بالبصر يوصف له، والشافعى يرى أن الأعمى يوكل من يثق برؤيته (٣).

<sup>(</sup>١) طعن بعض المحدثين في سند هذا الحديث، وقالوا أن بعض رواته متروك الحديث.

<sup>(</sup>٢) راجع رسالة العقود والشروط لأستاذنا الجليل الشيخ أحمد إبراهيم بك.

<sup>(</sup>٣) راجع الرسالة السابقة والمجموع على المهذب الجزء التاسع ص ٢٠٣، وعند محمد لايكتفى فيما لايدرك الإدراك الصحيح إلا بالشم أو الذوق أو الجس ولا يكتفى بالبصر.

ويكتفى من الرؤية بما يوصل إلى معرفة صفات المعقود عليه المقصود منه، فكل رؤية تؤدى إلى ذلك، فهى صحيحة تترتب عليها أحكام خيار الرؤية، فإذا كانت تلك المعرفة لاتتم إلا برؤية الشيء كله لم تغن رؤية بعضه، وإن كانت تلك المعرفة تتم برؤية بعض دال على الكل، فيكتفى برؤية بعضه الذى له تلك الخاصة، وإذا كان المعقود عليه عدة أشياء، فإن كانت آحاده لاتتفاوت يكتفى برؤية نموذج منه، معلن لأوصاف سائره، كالقمح والقطن. وإن كانت تتفاوت آحاده كالدواب فلا تغنى معاينة أحدها، بل لابد من معاينة كل الآحاد.

ورؤية الوكيل بالعقد تغنى عن رؤية الموكل، لأن كل ما يتصل بالعقد رجع إلى الوكيل على ما بينا في الوكالة، والرؤية من تمام العقد، إذ لزومه لا يتم من دونها، ورؤية الرسول الذي أرسله ليقبض العين أو ليبلغ عبارة العقد لاتغنى عن رؤيته اتفاقًا، لأنه لم يفوض إليه ذلك، وليس له شأن بالعقد.

واختلف فقهاء الحنفية في رؤية الوكيل بالقبض أتغنى عن رؤية الموكل أم لا؟ قال أبو حنيفة: تغنى، وقال الصاحبان: لاتغنى، ووجهة نظرهما تقوم على أن الوكيل متصرف في حدود ما وكل به لايتعداه إلى غيره، وهو وكيل بالقبض فنيابته مقصورة عليه لاتتعداه، والقبض شيء والرؤية شيء آخر، ولايقتضى التوكيل فيه الوكالة فيها، وأيضًا فالوكيل بالقبض لايستطيع إسقاط خيار الشرط ولا العيب برضاه بالعقد، فكذلك لاتغنى رؤيته عن رؤية الموكل، ويستطيع إسقاط خيار الرؤية.

ووجهة نظر أبى حنيفة أن الموكل وقد وكل الوكيل بقبض تام، وذلك لأن القبض قسمان. قبض تام وقبض ناقص. والأول يكون بقبض الشيء ورؤيته، والثانى يكون بقبض الشيء ورؤيته، والثانى يكون بقبضه من غير معاينة له، كأن يكون مستوراً، والموكل إذا أطلق القبض في الوكالة فهو منصرف إلى القبض التام المتضمن للرؤية، فكأنه قد وكله في الرؤية، وإذا كان قد وكله في الرؤية فقد أقامه مقامه فيها، فتغنى رؤيته عن رؤيته وتترتب عليها كل لآثار. ومن المقرر أن القبض من العاقد مع الرؤية يسقط الخيار، و ولايصلح أن يقاس خيار الرؤية على خيار العيب والشرط، لأن القبض فيهما لايسقط الخيار، إذ قبض الموكل نفسه لايسقط الخيار، فكذلك قبض موكله،

أما هنا فقبض الموكل مع رؤيته يسقط الخيار. فكذلك قبض وكيله، لأنه أقامه مقامه فه.

٢٣٨ - ومن يثبت له خيار الرؤية فله الفسخ قبل الرؤية وبعدها، وقد اتفق على أن له الفسخ بعد الرؤية للحديث. «من اشترى شيئًا لم يره فهو بالخيار إذا رآه» ومعنى ذلك أن له أن يختار العقد أو الترك، فله الفسخ بعدها باتفاق من حكم بثبوت خيار الرؤية. أما قبل الرؤية فقد اختلف فيه، فبعض الفقهاء قال: إن له الفسخ قبل الرؤية كما له الفسخ بعدها، وهو الراجح عند الحنفية، وقال بعضهم إن الفسخ قبل الرؤية لايجوز، لأن سبب الخيار الرؤية، فإذا أثبتنا له الحق الفسخ قبلها فقد أثبتنا الخيار قبل وجود سببه، وذلك لايجوز في قضايا العقل، لأن السبب لايتقدم على مسببه، وأن إمضاء العقد قبل الرؤية لا عبرة به، فكذلك الفسخ قبلها يجب ألا يصح، ووجهة نظر من يقول: إن الفسخ قبل الرؤية يصح، الفسخ قبلها يجب ألا يصح، ووجهة نظر من يقول: إن الفسخ قبل الرؤية يمح، أن العقد مع عدم الرؤية عقد غير لازم بمقتضى وجود خيار الرؤية فيه، والعقد غير اللازم يجوز لمن هو غير لازم في جانبه أن يفسخه، وأن السبب في وجود خيار الرؤية لا يحصل قبل الرؤية ليحصل قبل الرؤية ليسم هو الرؤية بل عدم الرؤية، فالفسخ إذا حصل قبل الرؤية لا يحصل قبل الرؤية من بل بعده، إذ سبب ثبوت الخيار عدم الرؤية، وذلك حاصل عند العقد.

٢٣٩ - ويستمر حق الفسخ ثابتًا إلى أن تحصل إجازة للعقد وإمضاء له، أو يموت من له الخيار، وعلى ذلك يكون خيار الرؤية ليس له أمد محدود ينتهى إليه، بل يستمر إلى أن تحصل إجازة أو موت من له الخيار، وهذا هو الراجح عند أبى حنيفة وأصحابه، وفي مذهب الشافعي قول: إنه يثبت في مجلس الرؤية فقط. فإذا انصرف عن مجلس الرؤية سقط، وكان العقد باتًا، وعنه قول آخر إنه يشبت فور الرؤية، وقال الكرخي وهو من فقهاء الحنفية: إنه يشبت إلى وقت يتمكن فيه من له الخيار من الفسخ، فإذا مضى بعد الرؤية ذلك القدر من الوقت سقط خيار الرؤية، وهذه الأقوال الثلاثة متقاربة يقابلها القول الراجح عند الحنفية وهو أن يثبت مطلقًا إلى الموت أو حصول الإجازة.

• ٢٤٠ وإذا كان الراجح أن خيار الرؤية ليس له وقت معلوم عند الحنفية، بل يوقت بالإجازة فقط، فقد توسعوا في معنى الإجازة حتى لايضار العاقد الثانى بهذا الخيار الذي ليس له وقت، ولذا قالوا: إن الإجازة تحصل بالقول الصريح؛ وتحصل بكل ما يدل على الرضا، ومنه أن يقبض العين وهو يراها، ولا يفسخ، ومنه أن يتصرف في العين تصرفًا يجعل للغير حقًا متعلقًا به، وعلى ذلك فالإجازة ثلاثة أقسام: (١) إجازة صريحة بالرضا بالعقد صراحة. (٢) وإجازة بما يدل على الرضا دلالة من غير أن يتصرف تصرفًا يجعل حق غيره متعلقًا بالعين كبيعها بيعًا الرضا وإجارتها أو رهنها أو هبتها، ويشبه هذه في الأحكام هلاك العين أو نقصها أو زيادتها.

والقسمان الأولان: يعتبران إجازة إلا إذا صدرا عمن له الخيار بعد الرؤية، أما إذا صدرا قبلها فلا اعتبار لهما، لأن الإجازة قبل الرؤية إذا اعتبرت كان معناها أنه إذا رأى فليس له خيار، وفي ذلك مناقضة لنص الحديث، لأنه يقول: من يشترى شيئًا لم يره فله الخيار إذا رآه، ولأن ذلك يعتبر إسقاطًا للخيار، وهو ما جاء باشتراط العاقد، أو كان في معنى الاشتراط فيسقط بإسقاط من اشترطه، بل جاء بأمر الشارع، فليس للعاقد إسقاطه.

أما القسم الثالث في عتبر إجازة قبل الرؤية وبعدها، لأن تلك تصرفات أوجدت حقًا لغيره على وجه لايمكن استرداده، أو يمكن ولكن بقضاء القاضى كما في الهبة بغير العوض، فيتعذر حينئذ عليه فسخ العقد الأول ورده، فيسقط الخيار ضرورة، ولو تقابلا العقد أو رجع في هبته لايعود الخيار، لأن الساقط لايعود (۱). ومثل ذلك في تعذر الفسخ، هلاك العين أو تعييبها أو نقصها أو زيادتها زيادة لاتقبل الانفصال، ففي هذه الحال يتعذر الفسخ فكانت كالقسم الثالث، في أنه يعتبر رضا بالعقد يسقط به الخيار قبل الرؤية وبعدها.

<sup>(</sup>١) راجع البدائع، الجزء الخامس، ص ٢٩٦، ٢٩٧.

#### خيار العيب

العيب اطلع عليه المعين التعين، ولم يكن على علم به وقت العقد، فهو خيار عليه في المعقود عليه المعين بالتعين، ولم يكن على علم به وقت العقد، فهو خيار إذن سببه عيب بمعقود عليه معين، وهذا العيب حادث قبل القبض، ولم يكن علما به أثناء العقد، ولم يرض به بعد العلم به. والسبب في شرعية خيار العيب بإعطاء العاقد حق الفسخ بسبب العيب أن الاطلاع على عيب لم يكن معلومًا وقت العقد دليل على أن الرضا الذي نشأ بمقتضاه لم يكن على أساس صحيح، لأن الرضا بالعقد قام على أساس السلامة من العيوب التي ليست ظاهرة معلومة للعاقدين، فإن ظهر عيب لم يكن معلومًا، فقد انهار الأساس الذي قام عليه الرضا فشرع خيار العيب لتدارك الخلل الذي نال الرضا.

والدليل على أن السلامة أساس الرضا أن غرض العاقد من المعقود عليه المعين الانتفاع به، وهو لايكون كاملا إلا مع السلامة فكانت مطلوبة، لأن الانتفاع الكامل مطلوب، وأن عقود المعاوضات تقوم في الشريعة على المساواة بين العوضين في نظر العاقدين، وتحقيق المساواة في مقابلة البدل بالبدل، والسلامة بالسلامة، وقد سلم أحد البدلين، فوجب أن يسلم الآخر، فكانت السلامة مطلوبة للعاقد، ومطلوبة للشارع أيضاً لتحقق المساواة.

من كل هذا يتبين أن الرضا قام على دعامة من السلامة، فتخلفها يحدث خللا به، والله يقول: ﴿يأيها الله المنال ال

<sup>(</sup>۱) هذا هو مذهب أبى حنيفة ومالك والشافعى. وقال ابن حنبل: إن من له الخيار مخير بين أمور ثلاثة: إما إمضاء العقد، وإما فسخه وإما الرجوع على العاقد الآخر بأرش العيب، وهو ما أثبته من نقصان. واحتج له بأنه عيب ظهر. والسلامة كانت مقدرة، فكان له التعويض عما أوجده من نقص، ولأنه فات بسبب العيب جزء من المبيع لأن العيب نقص المالية، ونقص جزء منها نقص جزء من المبيع فكان له المطالبة به، كسما لو الشرى عشرة أرادب قمح فبانت تسعة (الشرح الكبيرالجزء الرابع ص ۸۷).

هذا والعقد مع العيب من غير تبينه غش وتدليس، والشارع لايقر الغش والتدليس، فيجب رفعه وشرع ما يزيله، وذلك بشرع خيار العيب، ولقد قال النبى عقود الايحل لمسلم باع لأخيه بيعًا وفيه عيب إلا بينه له» ويدخل خيار العيب عقود المعاوضة التي يكون فيها المعقود عليه معينًا بالتعيين، ولايدخل عقود المعاوضات التي يكون المعقود عليه غير معين كالسلم، لأن العبرة في هذا النوع من العقود بتحقيق الأوصاف المشروطة في المعقود عليه، فإن تحققت قبض، وإن لم تتحقق رد، وعلى ذلك يدخل خيار العيب العقود التي يدخلها خيار الرؤية، ولا يدخل غيرها، وقد بيناها آنفًا فارجع إليها.

۲٤٢ ـ والعيب الذى يثبت هذا الخيار هو الذى يوجب نقصان القيمة عند التجار، لأن التضرر يكون بنقصان المالية، والمقياس الذى تقاس به مالية الأشياء هو القيمة، وبهذا النقصان يكون العيب، والمرجع فى ذلك إلى أهل الخبرة فهم الذين يثبتون وجود العيب، ويقررون مقدار تأثيره فى القيمة.

وليس كل عيب يوجب خيار العيب، بل العيب الذى يثبته هو العيب الخادث قبل القبض الذى لايكون العاقد على علم به، ولا يثبت رضاه بعد العلم بشرط ألا يكون العاقد صاحب العين المعيبة قد شرط البراءة من كل رد بعيب، فإذا توافرت هذه الشروط فى العيب ثبت الخيار، لأنه بشبوتها يتبين أن الرضا كان أساسه السلامة، ولم يكن ثمة دليل على قبول المعقود عليه مع العيب، فإذا ظهر العيب يختل الرضا، وأما إذا لم تتم هذه الشروط، فقد ثبت أن العاقد رضى بالعيب، فإذا كان العيب معلومًا للعاقد وقت العقد فقد عقد على أساس وجوده، وكان به راضيًا، وكذلك إذا رضى به بعد العلم، لأنه إذا رضى بعد العلم فقد أسقط كالخيار بعد ثبوته، والساقط لايعود، وإذا كان مالك العين قد اشترط فى صلب العقد أن يكون بريئًا من كل رد بعيب فمعنى ذلك أن السلامة لم تكن أساسًا للرضا، إذ أبعد فرضها صراحة، فبظهور العيب لايحدث خلل فى الرضا، فيكون العقد باتًا لازمًا، ولا حاجة إلى التخيير من جديد.

**٢٤٣ ـ** وخيار العيب يشبت للعاقد الذي دخلت في ملكه العين المعيبة التخيير بين أمرين :

(۱) إما إمضاء البيع، وإما فسخ العقد، واسترداد العوض الذى دفعه، وهذا إذا كان الفسخ ممكنًا، أما إذا امتنع الفسخ، كأن يكون قد زاد فى العين، أو نقص منها، وكان السبب فى الامتناع قد حدث قبل العلم بالعيب، ففى هذه الحال لايكون لمن له الخيار الفسخ، ولكن يكون له الرد بما أوجده العيب من نقصان فى الثمن (۱)، وذلك بأن تقدر قيمة الشئ معيبًا، وقيمته سليمًا، وينقص الثمن بمقدار يعادل نسبة ما نقصه العيب من القيمة، فإذا كانت قيمة العين سليمة عشرين، وقيمتها معيبة خمسة عشر، وكان الثمن ثمانية عشر، ففى هذا الحال يعتبر العيب قد نقص القيمة بمقدار ربعها إذ خمسة عشر هى ثلاثة أرباع العشرين، فينقص من الثمن ربعه كذلك، فيكون الواجب ثلاثة عشر ونصف.

ووجه تخييره بين الفسخ والإمضاء فقط في حال عدم امتناع الفسخ أن التضرر يمكن إزالته بالفسخ فيثبت، إذ لو ألزمناه بالعين مع عيبها لكان في ذلك ضرر به، ولايصح أن يمسكه ويأخذ بدل النقصان، لأنه لاحاجة تضطرنا إلى ذلك، إذ رفع الظلم ممكن بالفسخ، فلا يلجأ إلى تعويض النقصان بسبب العيب اللذي كان ثابتًا قبل القبض، وذلك لأن النقصان بسبب العيب وصف من الأوصاف لايقابله جزء من الثمن، لأن الأوصاف لايقسم الشمن عليها، فلا يعوض عنها إلا عند تعذر رفع الظلم بغير تعويضها، وقد أمكن رفع الظلم بغيرها في حال عدم الفسخ، ولأن الخيار سببه وجود خلل في الرضا بعدم وجود السلامة التي كانت مقدرة عند إنشاء العقد، والنتيجة المنطقية لهذا أن يعاد تخيير العاقد من جديد لعرفة أهو راض بالعقد بعد العلم بالعيب أم غير راض فيفسخ، وهذا بالبداهة لايثبت إلا تخييرًا بين أمرين لا ثالث لهما، وهما الإمضاء أو الفسخ، فإذا رضي لزم العقد، وإذا لم يرض فسخ ولا وسط بينهما.

أما في حال امتناع الفسخ بزيادة لازمة أو نقصان، ففي هذه الحال لايمكن رفع الظلم إلا بأن يعود من له الخيار بما أوجده العيب من نقصان في القيمة فيلجأ

<sup>(</sup>١) ويرى مالك في حال النقص أنه يرد العمين، ويفسخ العقد مع تعويض العاقد الآخــر عما أوجده هو من نقصان، وذلك لأن البدل يعتبر ردًا للمبدل منه، فيرد العين زائدًا ما سببه من النقص الذي أحدثه.

إليه لأنه الطريق الوحيد لرفع الظلم، ولكن في حال ما إذا كان امتناع الفسخ لنقصان حدث في يد العاقد الذي يثبت له لخيار، يكون للعاقد الثاني أن يختار أخذ العين ورد عوضها، وذلك لأن منع الفسخ في هذه الحال لرفع الظلم عنه، بأخذه العين وقد تعيبت بعيب جديد، فإذا قبلها هو كذلك فما لأحد عليه من سبيل، ويكون من له الخيار ليس له إلا الفسخ أو الإمضاء.

۲٤٤ ـ وامتناع الرد الذي يشبت معه حق الرجوع بتعويض عن النقصان بسبب العيب يكون بأسباب هي :

- (١) النقص الذي يحدث في يد من له الخيار بغير فعله.
- (٢) والتغيير الذى يحدث بفعله كثوب يقطعه قبل العلم بالعيب. أما الذى يحدثه بعد العلم بالعيب، فهو دليل على الرضا، ويصير إمضاء للعقد وإسقاطًا للخيار.
- (٣) والزيادة المتصلة كالسمن في الدواب، والزيادة المنفصلة المتولدة كنتاج الدابة، فإن هذه أيضًا تثبت له الرجوع بالنقصان إذ تمنع الرد.
- (3) وكذلك كل زيادة يحدثها بفعله ولاتقبل النقصان كصبغ الثوب وخياطته إذا أحدثها قبل العلم بالعيب، فإنه في هذه الأحوال كلها لايعتبر راضيًا بالعقد، وإبقاؤه ظلم له، فكان له الرجوع بما أوجبه العيب من نقصان في الثمن على ما بينا، ولايمكن الرد للتغيير الذي حدث، إذ في الرد مع النقص الحادث في يد من له الخيار ظلم للعاقد الآخر، وكذلك إذا حدث تغيير، وإذا حدثت زيادة بفعل من له الخيار يكون الفسخ ظلمًا له، فلا يقدم عليه، وبما أننا سلبناه الخيار من غير جناية جناها أو إسقاط له، فلابد من تعويضه عن نقص العيب. والزيادة المنفصلة المتولدة، كدابة تلد تمنع الفسخ أيضًا، وذلك لأن ردها مع الزيادة رد لما هو غير معقود عليه، لأن المعقود عليه هو الدابة وحدها، فلا وجه لرد ولادتها معها، كما لايمكن رد الدابة منفردة، لأن الفسخ ينسحب لوقت العقد، فلاوجه لامتلاك من له الخيار لهذه الولادة، إذ سبب الملك قد بطل ، ولذلك امتنع الفسخ.

السابقة أو حصل الرضا، وفي حال امتناع الفسخ يكون لمن له الخيار حق الرجوع بنقصان العيب كما بينا، وفي حال الرضا يسقط الخيار، ولايرجع بشيء. والرضا ينقصان العيب كما بينا، وفي حال الرضا يسقط الخيار، ولايرجع بشيء. والرضا يعتبر هو الرضا بالعقد بعد العلم بالعيب، وقد يكون صراحة، وقد يكون بالدلالة لابصريح العبارة والصريح مثل: أمضيت العقد أو رضيت به، أو أوجبته، أو ألزمت نفسي به، والرضا دلالة أن يكون من صاحب الخيار بعد العلم بالعيب تصرف يدل على الرضا بالعقد، كأن يكون المعقود عليه ثوبًا، فيصبغه، أو أرضًا فيبنى عليها. أو حنطة فيطحنها، أو يبيعه، أو يهبه هبة صحيحة، ونحو ذلك من التصرفات التي تدل على إقرار البيع والرضا، ومنها استعماله بعد العلم بالعيب كأن يكون دابة فيركبها وهكذا.

#### الفسخ بالخيارات وحاجته إلى القضاء

ول من يثبت خيار التعيين ـ يتم من غير حاجة إلى قضاء القاضى أو رضا العاقد الآخر. أما خيار العيب فقد اتفقوا أيضًا على أنه إذا حصل الفسخ قبل القبض لايحتاج إلى قضاء؛ لأنه ليس إلا امتناعًا عن التسلم، والمعقود عليه معيب، وذلك حقه بلا ريب، ولأن الصفقة قبل القبض ليست تامة من كل الوجوه، لأنها على خطر البطلان بهلاك المبيع قبل القبض، وذلك يبطل العقد، وإذا كانت الصفقة لم تتم قبل القبض على هذا التخريج، فالفسخ بالعيب قبله لايحتاج إلى القضاء.

أما الفسخ بخيار العيب بعد القبض فقد اختلف فيه الفقهاء، فأبو حنيفة وأصحابه يرون أنه محتاج إلى القضاء، والشافعي وأحمد بن حنبل يريان أنه لا يحتاج إليه، وحجتهما أن الفسخ رفع العقد مستحق للرفع فلا يحتاج إلى القضاء، لأن الشارع جعله غير مستحق للبقاء إن أراد من له الخيار، ولأنه بإثبات الخيار فيه يصير العقد غير لازم، والعقد غير اللازم ينفرد أحد العاقدين بفسخه من غير حاجة إلى قضاء.

واحتج أبو حنيفة بأن العقد قد تم بالقبض، وثبتت كل أحكامه، ومتى صار للعقد على هذه الحال لايرفع إلا بأحد أمرين: بقضاء يرفعه، أو بإقالة يتراضيان عليها، ولا إقالة هنا ولاتراضى، فلم يبق إلا حكم القضاء بالفسخ تنفيذًا لأحكام الشرع، وأيضًا فإن ثبوت العيب وتحقق كونه عيبًا، ثم تحقق كونه حدث قبل القبض، وعدم حصول رضا من العاقد، كل هذه مسائل يجرى التشاح بين الناس فيها، وتختلف الأنظار حولها، ولا رافع للنزاع والخلاف إلا القضاء فاحتاجت إليه.

وعلى ذلك يكون الفرق الذي كان سببًا في اختلاف حكم الفسخ بخيار الشرط والرؤية عن خيار العيب يقوم على أمرين (أحدهما) أن خيار الشرط والرؤية لا تتم معها الصفقة فلا تحتاج في الفسخ إلى القضاء؛ ولا تتم الصفقة مع خيار الشرط؛ لأن الأحكام لاتثبت في حق من له الخيار، ولا تتم الصفقة مع خيار الرؤية؛ لأن عدم الرؤية يجعل الصفقة غير تامة، أما خيار العيب فالصفقة تتم معه ما دام العلم بالعيب كان بعد القبض. (ثانيهما) أن خيار الشرط والرؤية لاتجرى المشاحة والخلاف في سببهما غالبًا؛ لأنه معلوم معين، أما خيار العيب فسببه، وهو العيب، موضع نظر أهل الخبرة، ويجرى فيه التشاح والتنازع غالبًا، فاحتاج الفسخ فيه إلى القضاء، ومن الخير أن ينظر القضاء في أول أدوار الخلاف، بدل أن ينظر علا تعد تفاقمه.

### وراثة الخيسار

٧٤٧ ـ قال الشافعى إن كل الخيارات تورث فإن مات من له حق فى الخيار لايصير العقد باتًا لازمًا، بل ينتقل الحق إلى ورثته. وقال أبو حنيفة وأصحابه: إن خيار العيب والتعيين يورثان، وخيار الشرط والرؤية لايورثان، فإذا مات من له خيار شرط أو رؤية يصير العقد باتًا لازمًا.

احتج الشافعى لرأيه بأن الورثة خلفاء الميت فى كل ما تركمه من حقوق وأموال؛ لقوله ﷺ من ترك مالا أو حقًا فلورثته، والاختيار حق للميت متعلق عال من أمواله فيثبت للورثة؛ لأن الإرث صفة للوارث تجعل الحق ينتقل إليه، ثم

هو حق متعلق بالأموال فينتقل تابعًا لها، وأيضًا فإن خيار الشرط والرؤية يتشابهان مع خيار العيب: لأنها جميعًا علة للفسخ وخيار العيب يورث، فخيار الشرط والرؤية يورثان أيضًا. واحتج الحنفية بأن خيار الرؤية والشرط ليسا في معناهما إلا رضا العاقد أو عدم رضاه، والرضا مشيئة وإرادة، وهما لاتورثان، لأنهما حالان خاصتان بنفس المورث تذهبان معه بموته. ثم إنه ثبت الخيار في الشرط والرؤية للوارث فبأي وصف يثبتان له ؟ لا جائز أن يثبتا له ابتداء، لأنهما يشبتان للعاقد، وليس هو العاقد، ولا يثبتان بالخلافة، لأنهما إرادة العقد أو عدم إرادته، وذلك لايقبل الخلافة كما بينا.

أما خيار العيب والتعيين فليسا إرادة ومشيئة فقط: بل هما حقان متعلقان بالعين، لأن خيار العيب معناه حق سلامة العين، وخيار التعيين معناه حق تعيين الشيء المملوك من شيئين أو ثلاثة، ولما كانت العين تنتقل إلى الورثة فلابد أن ينتقل معها ما هو لازم لها، فهم ورثوا من مورثهم عينًا سليمة، وعينا قابلة للتعيين من بين اثنين أو ثلاثة، لذلك ورثوا خيار التعيين والعيب.

وفى الحق أن الخلاف بين الحنفية والشافعية فى مسألة الخيارات قائم على الخلافات بينهم فى وراثة الحقوق، فالشافعى يورث كل الحقوق سواء أكانت مشيئة وإرادة كخيار الشرط، وحق الشفعة ونحو ذلك، والحنفية لايورثون إلا الحقوق المالية، ولذا لم يورثوا خيار الشرط ولا الشفعة، وقد ذكرنا ذلك فى الأموال فارجع إليه.

#### عبيوب العقد

۲٤٨ ـ نقصد بعيوب العقد الأمور التي تحيط بإنشاء العقد، فتؤثر في الرضا بأن تعدمه، أو تجعله على أساس غير صحيح من العلم، فكل ما يحيط بإنشاء العقد، ويؤثر في الإرادة، فيعدم الرضا، أو يجعل تكوين الرغبة تحت تأثير جهل بحال الشيء، أو تغرير فيه فهو عيب من عيوب العقد يؤثر فيه، فيكون لمن حصل في جانبه ما أعدم رضاه، أو جعله تحت تأثير خطأ أو تغرير ـ الحق في فسخ

العقد . وتلك العيوب التي تؤثر في الإرادة ذلك التأثير أنواع كثيرة مختلفة، مرجعها إلى ثلاثة : الإكراه، والخطأ، والغبن مع التغرير.

#### ال كسراه

274 ـ الإكراه معناه في اللغة إيقاع الكره، فمعنى أكرهت فلانا أثبت ما يكرهه؛ وأوقعته فيه وحملته عليه. وهذا المعنى اللغوى هو الأصل للمعنى الشرعى، لأن معناه في الشريعة دعوة الإنسان غيره إلى فعل من الأفعال أو قول من الأقوال بالإيعاد والتهديد، وإنزال الأذى الشديد إن لم يجب داعيه، ولا يتحقق الإكراه إلا إذا كان المكره قادرًا على تنفيذ ما هدد به، وأن يغلب على ظن المكره تنفيذه ما هدد به. فإذا لم يتحقق أحد هذين الأمرين لم يتحقق الإكراه، لأنه إن كان المكره غير قادر على إيقاع وعيده، فكلامه لغو لا يلتفت إليه، وليس من شأنه أن يحمل شخصًا على أن يفعل ما لايريد، فلا ضرورة تلجئه للعمل إن عمل فإذا عمل مع ذلك كان راغبًا لا راهبًا، وإن لم يقع في نفس المكره تنفيذ المهدد لوعيده كان فعله برغبته أيضًا، فيكون الرضا متحققًا.

• ٢٥٠ \_ ولقد قال أبو حنيفة أن الإكراه لايتحقق إلا من السلطان، وقال الصاحبان: إن الإكراه يتحقق من السلطان وغيره، وذلك لأن الإكراه ليس إلا إيعاداً بإنزال المكروه والأذى الشديد إن لم يفعل، وذلك بتحقيق من كل قوى جبار مسلط، ووجهة أبى حنيفة أن غير السلطان لايستطيع إيقاع ما هدد به، لأن المكره يستطيع أن يستغيث، فيدركه الغوث إن لم يكن المهدد سلطانًا، لأن الناس يغيثون من يؤذيه غير السلطان. والسلطان يغيثه، وأما من يؤذيه السلطان، فلا غوث له، ولا يصرخه أحد.

ولقد جاء فى البدائع «قيل إنه لاخلاف بينهم فى المعنى، إنما هو خلاف زمان، ففى زمن أبى حنيفة رضى الله عنه لم يكن لغير السلطان قدرة على الإكراه، ثم تغيرت الحال فى زمانهما، فغير الفتوى على حسب الحال، والله سبحانه وتعالى أعلم».

٢٥١ ـ والإكراه قــسمان : إكراه ملجئ ، وإكـراه غير ملجئ ، فــالإكراه الملجىء ما يكون التهديد فيه بقتل النفس، أو إتلاف عضو من الأعضاء، أو ضرب مبرح شديد يخاف منه تلف النفس، أو العضو (١) أو إتلاف المال جميعه، فإذا كان التهديد بشيء من هذا فالإكراه ملجيء، إذ يكون المكرَه كآلة في يد المكره وإن كان التهديد بما دون هذا كإتلاف بعض المال أو ضرب لايـؤدى إلى تلف النفس أو العضو فالإكراه غير ملجيء، فكل ما يكون تهديدًا بأذى ينال النفس غير ما ذكر في القسم السابق يعمد من القسم الثاني، وإن كان الأذي يسيرًا لا يبالي بمثله عادة فلا يعتبر التصرف أو الفعل تحت تأثير إكراه مطلقًا، وحدود الأذى الذي لايبالي به عادة، والأذى الذي يكون التهديد به إكراهًا لا يمكن ضبطها، ولا وضع رسوم واضحة لها، والأولى تركها لتقدير القضاء، ولذا جاء في الزيلعي في هذا المقام ما نصه : «ليس في ذلك حد لايزاد عليه ولا ينقص؛ لأن نصب المقادير بالرأى الممتنع، بل ذلك مفوض إلى رأى الإمام، لأنه يختلف باختلاف أحوال الناس، فمنهم من لايتضرر إلا بضرب شديد، وحبس مديد، ومنهم من يتنضرر بأدنى شيء كالشرفاء والرؤساء يتضرر بضربة سوط أو عركة أذن، ولا سيما في ملأ من الناس أو بحضرة السلطان، فيثبت في حقه الإكراه بمثله، لأن فيه هوانًا وذلا أعظم من الألم».

۲۰۲ ـ والإكراه بقسميه يعدم الرضا، لأن الرضا رغبة النفس في الفعل أو التصرف الشرعي، وليس مع الإكراه رغبة. أما التفرقة بين القسمين، فهي في الاختيار، فغير الملجىء لايمسه عند الحنفية، لأن الاختيار عندهم هو القصد إلى الفعل، وذلك متحقق في غير الملجىء، أما الملجىء فهو يمس الاختيار، ولا يعدمه، لأن القصد موجود ولكن يفسده، وهما من حيث التصرفات القولية لا فرق بينهما، وأما من حيث الأفعال فبينهما فرق ليس هذا موضعه، فليرجع إليه (٢) في أمهات كتب الفقه.

<sup>(</sup>۱) لم يذكروا حدًا لعدد الضرب الذي يخشى منه تلف النفس أو العـضو وبعضهم قدره بعدد ضربات الحد، وأنه غير سديد، لأن المعول عليه تحقق الضرر الملجىء، فإن تحقق فلا معنى لتعيين العدد (البدائع ٧ ـ ١٧٥). (٢) خلاصته أن الإكراه غير الملجىء ليس له أثر في إسـقاط أحكام الأفعال، أما الملجىء فله أثر، لأنه يسقط أحكام بعض الأفعال، والأفعال بالنسبة له تنقسم إلى أربعة أقسـام، وذلك بحسب قوة تحريم الـشارع لها، واحتماله السقوط وعدم احتماله (القسم الأول) أفعال منعها الشارع، ولكن جعل المنع قابلا للسقوط، وهذه =

وإنما الذى يهمنا هو الأقوال، ويهمنا على التحقيق التصرفات الإنشائية منها، وهذه التصرفات بالنسبة للإكراه قسمان بينًاهما في الكلام في الرضا: القسم الأول تصرفات ليس الرضا بشرط لإنشائها، وهي النكاح والعتاق والطلاق والأيمان، فإن هذه تصرفات لايشترط الرضا لإنشائها عند الحنفية على نحو ما بينًا، القسم الثاني تصرفات يشترط الرضا لصحتها، وهي سائر التصرفات غير ما ذكره.

فأما القسم الأول، فقد علمت أنه موضع خلاف بين الحنفية وغيرهم، وهو يقوم على وجود الاختيار وعدم وجوده، فالشافعي يرى أن الاختيار لايوجد من غير رضا، إذ الرضا والاختيار متلازمان، فما لم يتحقق الرضا لايتحقق الاختيار، وعلى ذلك لايتحقق القصد إلى العقد عند فقد الرضا، فإذا كان ثمة إكراه لايتحقق اختيار ولا قصد لإنشاء العقد، فالألفاظ تفقد معناها، فلا ينعقد العقد بها، لأن المكره ما قصد إلى إنشاء عقد، بل قصد إلى إنقاذ نفسه، وذلك معنى ثابت في التصرفات كلها، سواء أكانت نكاحًا أم غيره، أما الحنفية فيرون أن الاختيار قد وجد مع الإكراه، لأن الاختيار لايستلزم الرضا، وإذا وجد القصد إلى العقد والألفاظ الدالة عليه، فقد وجد العقد، والنكاح وأخواته تصرفات لاتنفصل أحكامها عن أسبابها وهي الصيغ، فبمجرد وجودها تثبت أحكامها كاملة، وإنما

<sup>=</sup> يسقط تحريمها عند الإكراه الملجىء، كشرب الخمر، وأكل الخنزير، فإنها محرمة تحريمًا يقبل السقوط عند الإضطرار، فيسقط بالإكراه (القسم الثاني) أفعال الشارع حرمها حرمة لاتقبل السقوط كالقتل والزني، لأن القتل لايحل لضرورة ما، فلا يحل بالإكراه، لأنه لايصح أن يجعل إتلاف نفس غيره طريقًا لصيانة نفسه، والزنا مثل القتل في ذلك، وللفقهاء اختلاف طويل في وجوب القصاص والحد فليرجع إليه (القسم الثالث) منع لا يحتمل السقوط، ولكن الشارع رخص فيه بإسقاط المؤاخذة عند الإكراه الملجىء، وذلك هو النطق بكلمة الكفر، فهو حرام حرمة لاتقبل السقوط، ولكن رخص الشارع في النطق، وإذا امتنع المكره عن النطق بها أثيب بخلاف القسم الأول، فإنه إذا امتنع عند الإلجاء يكون عاصيًا، وإذا نطق هنا مضطرًا لم يؤاخذه الله (القسم الرابع) منع يحتمل السقوط، ولكن في حال عدم السقوط تجرى فيه الرخصة، وذلك مثل حقوق العباد الخالصة، غير القصاص، فهي تقبل السقوط بإسقاط صاحبها، وتجرى فيها الرخصة عند عدم السقوط، فمن أكره على إتلاف مال الغير يرخص له في الإتلاف، والأرش على المكره المهدد، لأن الفاعل كالآلة في يده، والدليل على أن المنع مرخص فيه عند الضرورة أن من كان في مخصصة شديدة يباح له الأكل من مال غيره، وله أن يقاتله عليه بغير سلاح على ما بينا في الحقوق (كشف الأسرار ٤ ـ ٧٠٥).

الرضا موضع تأثيره إنما هو فى ثبوت الأحكام لا فى وجود العقد، فلما كانت الأحكام توجد فور وجود العقد فى النكاح وأخواته لم يكن للرضا تأثير فى أحكامه، فصحت مع فقد الرضا.

هذا هو فقه الخلاف في انعقاد النكاح وأخواته مع الإكراه وصحته عند الحنفية وعدم صحته مع الإكراه عند الشافعي.

وقد استدل الشافعي رضى الله عنه أولا بقوله على هذا، وأدلة للحنفية فلنذكرها: وقد استدل الشافعي رضى الله عنه أولا بقوله على «رفع عن أمتى الخطأ والنسيان، وما استكرهوا عليه» فلزم أن يكون حكم كل ما أكرهوا عليه عفوا، بمعنى أن يكون مساقطاً لايؤاخذان به، فتسقط أحكام كل التصرفات الشرعية التي تكون مع الإكراه، سواء أكانت نكاحًا أم غيره، وإذا لم تكن لها أحكام مع الإكراه فهي منعقدة. (وثانيًا) بما بينًاه من أن التصرف مع الإكراه لايقصد بالتصرف ما وضع له، وإنما يقصد دفع الأذى عن نفسه، فلم يوجد القصد ولا الاختيار، لأن الاختيار لايتحقق من غير رضا عنده، واستدل للحنفية بعموم النصوص المثبتة لهذه العقود، وهي تشمل ما يكون منها مع الإكراه، ومالا يكون معه إكراه، وبأن التصرفات القولية تنعقد بالقصد، وتتأخر الأحكام عند عدم وجود الرضا، كالعقود مع خيار الشرط، والنكاح وأخواته لاتقبل انه فصال الأحكام وتأخيرها عن الصيغ، بل توجد الأحكام فور الصيغة كما بينا، فلا حاجة فيها إلى الرضا (۱).

٢٠٤ ـ هذه أحكام التصرفات التي لاتقبل النقض، أما التصرفات الأخرى مثل البيع والإجارة والشراء، فقد اتفق الفقهاء على أنها لاتكون صحيحة نافذة مع

<sup>(</sup>١) وإذا وقع الطلاق مع الإكراه إن كان قبل الدخول رجع على من أكرهه (إذا كان الإكراه ملجئًا) \_ بنصف المهر، لأن نصف المهر كان بالطلاق، وهو كان كالآلة في يده فيه، فلاطلاق منسوب إليه بالنسبة لإتلاف هذا المال، فيسرجع عليه به. وإذا انعيقد النكاح مع الإكراه، وكان بمهر المثل أو أقل لزم المهر المسمى، وإذا كان المسمى أكثر من مهر المثل لم تصح الزيادة، لأن التسمية لاتصح من الإكراه، إذ تسمية المهر تعتبر تصرفًا ماليًا، فلابد من الرضا فيها، فلا تثبت الزيادة، ويثبت مهر المثل، كأن العقد لم يسم فيه شيء، هذا إذا كان المكره هو الزوج، وإن كان أقل من مهر المثل لايطالب بمهر المثل قبل الدخول، ولها طلب التفرقة لنقصان المهر إذ الإكراه، ويسقط حق طلب التفرقة بالرضا صراحة أو دلالة، وإذا دخل بها بالإكراه وجب تكميل مهر المثل، ويستحق بالدخول (البدائع السابع ص ١٨٥).

الإكراه، ولكن اختلفوا بعد ذلك على ثلاثة أقوال (أولها) قول الشافعى وبعض الفقهاء أن العقد يكون فاسدًا أو باطلا، ولايقبل الإجازة بعد زوال الإكراه، لأن العقد لم يصح مع الإكراه، وإذا لم يصح فهو لم ينعقد، وأساس هذا القول أنه لافرق عند أصحابه بين الفاسد والباطل. (ثانيها) قول أبى حنيفة وصاحبيه أن يكون فاسدًا، ولكن إذا حصل الرضا بعد زوال الإكراه يصير صحيحًا. (ثالثها) قول زفر، وهو أن العقد مع الإكراه يكون موقوقًا على إجازة العاقد المكرة بعد زوال الإكراه، وثمرة الخلاف بين زفر وبين الإمام وصاحبيه تظهر في صور، منها إذا باع شخص عينًا تحت تأثير الإكراه، فقبضها المشترى، أتكون في ملكه أم لاتدخل في ملكه ؟ قال زفر: لا تدخل، لأن العقد الموقوف لايثبت أحكامًا قط قبل الإجازة، وقال أبو حنيفة وصاحباه يملكه، لأن البيع الفاسد يثبت به الملك إذا حصل ومعه قبض.

وحجة الأصحاب الثلاثة أن عقود المبادلات المالية إذا حصلت مع الإكراه كانت حاصلة مع النهى عنها لقوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لاتأكلواأموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم والنهى هنا لوصف زائد عن ركن العقد، وإذا كان النهى واقعًا على وصف للعقد، فالعقد معه فاسد. وركن العقد قائم لاخلل فيه، لأن العقد صدر عن أهله مضافًا إلى محل قابل لحكمه، غير أن الذى أوجد الخلل فأفسد العقد هو عدم الرضا، والرضا أمر يتعلق بالعاقد المكره، فإذا ثبت الرضا بعد زوال الإكراه، فقد زال سبب النهى، فسلم العقد من الخلل، وبذا يصير صحيحًا.

وحجة زفر أن العقد مع الإكراه لو كان فاسدًا ما ارتفع الفساد بالإجازة، لأن الفاسد لاتجعله الإجازة صحيحًا، إنما الذي تلحقه الإجازة هو الموقوف، فكان كعقد الفضولي.

#### الغالط

رومونا بوصف، ثم يتبين أن هذا الوصف غير متحقق فيه (١)، كمن يسترى داراً على أنها مبنية بالآجر، فتبين أنها مبنية باللبن، وكمن يشترى ثوباً على أنه حرير فيتبين أنه غير حير، أو على أنه حرير طبيعى، فيتبين أنه حرير صناعى، ففى كل هذا يحصل خطأ فى المعقود عليه، ولا شك أن الغلط على هذا الشكل يؤثر فى الرضا، لأن الرضا مقدر بحال، ومفروض وجوده لفرض وجودها، فإن تخالفت الحقيقة الواقعة عن الحال المقدرة التى كان الرضا منصبًا عليها، فالرضا بالواقع المستقر لم يثبت إذن، فإذا كان العقد مما يشترط لصحته الرضا، فقد حصل الخلل فيه، بل إن الغلط لايقتصر تأثيره فى الرضا، فقد يترتب على الغلط الحكم بعدم وجود المعقود عليه، فيبطل العقد، لأن المعقود عليه معدوم، كمن اشترى حلية على أنها من الماس، فيتبين أنها من الزجاج، فهذا الخطأ يترتب عليه أن عقد البيع وقع باطلا، لأن محل العقد، وهو حلية الماس غير موجود، بل معدوم فيكون العقد باطلا.

۲۰۲ وعلى ذلك نقول إن الغلط فى العقد قسمان : (١) غلط يترتب عليه بطلان العقد (٢) وغلط لايترتب عليه البطلان، بل يترتب عليه أن يكون العقد غير لازم بالنسبة لمن وقع الغلط فى جانبه، فيكون له الحق فى فسخ العقد.

فأما القسم الأول، فيكون إذا كان المذكور عند إنشاء العقد جنسًا، يختلف عن جنس المعين المشار إليه عند العقد كالماس والزجاج. فإن الماس جنس يخالف الزجاج، أو إذا كانا من جنس واحد، ولكن يختلف الانتفاع بالموصوف عن المعين المحسوس اختلافا بينًا كالدار المبنية بالآجر والدار المبنية باللبن، فإنهما من جنس واحد، ولكن يتفاوت الانتفاع فيهما تفاوتًا بينًا، فإذا تخالف المذكور عن المشار إليه

<sup>(</sup>۱) يذكر الخطأ في تكويس العقد في القانون بمعنى أوسع من هذا فيشمل خطأ أحد العاقدين فيما يتعلق بالعاقد الآخر، كأن يكون فاهما أنه مالك، فيتبين أنه فضولى، أو يفهم أنه كامل الأهلية فيتبين أنه ناقصها ونحو ذلك، أما في الشريعة فأحكام تلك المسائل تذكر في مواضعها من النيابة، ولا يتكلمون في الغلط إلا إذا كان في محل العقد.

المعين ذلك التخالف، فالعبرة فى العقد بالمذكور الموصوف، فيكون المعقود عليه، والتعيين بالإشارة لايلتفت إليه، بل يعتبر ملغى، وإلا كانت العبرة بالمذكور بالاسم، وهو غير موجود، بل معدوم وقت العقد، فيكون العقد قد ولد باطلا، فلا يلحقه رضا بعد ذلك (١).

أما القسم الثانى فيكون إذا كان المذكور في العقد لم يختلف عن المعين المشار إليه بالحس في الجنس، ولم يختلف الانتفاع فيهما اختلافًا بيِّن التفاوت، كمن يشترى حيوانًا على أنه ذكر، فيتبين أنه أنثى أو العكس، ففي هذه الحال لايكون العقد باطلا، بل يكون صحيحًا، ولكن من حصل الغلط في جانبه يكون له الحق في فسخ العقد، لفوات وصف مرغوب فيه، إذ لم يتم العقد بهذا الوصف الذي تبين أن المعقود عليه موصوف به، وقد تخلف المذكور عند إنشاء العقد، فلابد لتمام الالتزام من رضا جديد بالحال التي ظهرت وتبينت، وذلك بإعطاء العاقد الذي كان الغلط في جانبه حق الفسخ.

هذا وإن حكم الغلط في القسم الأول يسرى في العقود كلها، وأما القسم الثاني فتسرى أحكامه في العقود التي يشترط لها الرضا.

#### الغبن والتغرير

۲۵۷ \_ الغبن هو النقص، والمراد به أن يكون أحد العوضين مقابلا بأقل مما يساويه في الأسواق، كمن يبيع دارًا بخمسمائة، وقيمتها ستمائة أو يشتريها شخص بسبعمائة وقيمتها ما ذكرنا، أو يستأجر دارًا بعشرة جنيهات في الشهر وأجرة مثلها ثمانية.

<sup>(</sup>١) ذكر الزيلعي خلافًا في كون العقد مع هذا النوع من الغلط يكون باطلا أو فاسدًا فقال في هذا الغلط في البيع : "يقع البيع باطلا عند بعض المشايخ، لأنه معدوم، وبيع المعدوم لايجوز إلا في السلم»، وقال بعضهم إنه فاسد، وهو اختيار الكرخي، لأنه باع المسمى وأشار إلى غيره، فصار كأنه باع شيئًا بشرط أن يسلم غيره، وذلك فاسد.

أما التغرير فهو أن يجعل العاقد في حال يعتقد معها أنه أخذ الشيء بقيمته والحقيقة غير ذلك، كأن يجيء دلال فيبيِّن للعاقد أن قيمة المعقود عليه تعادل كذا من الجنيهات، فيدخل في عقد المعاوضة تحت تأثير ذلك البيان الكاذب، والتغرير لا أثر له في العقود إلا إذا ترتب عليه غبن، فيقوى حكم الغبن، فليس له إِذَنْ في الرضا إلا إذا ترتب عليه غبن.

والغبن قسمان: غبن يسير، وغبن فاحش، والحد الفاصل بينهما أن الغبن اليسير ما يدخل في تقويم المقومين أي تقدير أهل الخبرة في المعقود عليه، والفاحش مالا يدخل في تقويم المقومين، فإذا باع شخص عقاراً بألف، وقدره بعضهم بثمانمائة، وبعضهم بتسعمائة، وبعضهم بألف فالغبن يسير، وإذا قدره الجميع ما دون الألف فالغبن فاحش بالنسبة للمشتري، وإذا قدره الجميع بما فوق الألف، ولم يقدره أحد قط بألف أو دونها فالغبن فاحش بالنسبة للبائع. وهذا الفاصل قد ارتضاه كثيرون من الفقهاء، لأن ما يدخل تحت تقويم المقومين ليس النقض فيه متحققًا، فكان احتماليًا ولذا كان يسيرًا، وإن لم يدخل تحت تقويم المقومين عن نصف عشر القيمة، والفاحش ما زاد عنه، ولكن قال الجصاص في هذا «أنه لم يخرج مخرج التقدير في الأشياء كلها، لأن ذلك يختلف باختلاف السلع ومنها ما يعد أقل من ذلك غبنًا فيه. ومنها ما يعد أكثر من ذلك غبنًا فيه».

وقد قدر نصر بن يحيى اليسير في العروض بما لايزيد عن نصف العشر (٥٪) وفي الحيوان بما لايزيد عن الخمس (٥٪) وفي الحقور بما لايزيد عن الخمس (٢٠٪) (١) وفي كل ماله سعر معين بما لايزيد عنه أو ينقص، وأساس اختلاف التقدير في هذه الأجناس هومقدار التفاوت بين تقديرات المقومين فيها، فالعقار يختلفون فيه كثيرًا والحيوان قليلا، والعروض أقل، وماله سعر محدود لايختلفون فيه قط، وعلى هذا نستطيع أن نقول، إن أساس هذا التقدير هو الفاصل الأول، وهو ما يدخل تحت تقويم المقومين وما لايدخل.

<sup>(</sup>١) البدائع الجـزء السادس، ص ٢٠، هذا وبعض المـذاهب يحد الغبن اليـسير بما دون الثلـث، لقوله ﷺ، «والثلث كبير» وبعضهم يحده مما دون السدس.

والشيء المحتمل الوجود، ولو على طريق الظن لايكون سببًا في إبطال أو إيجاد والشيء المحتمل الوجود، ولو على طريق الظن لايكون سببًا في إبطال أو إيجاد خلل في أمر محقق الوجود، وهو العقد، ولأن الغبن اليسير يقع كثيرًا في العقود. فكان سهل الاحتمال، ولا ظلم فيه، وقد استثنى مسائل، منها بيع التركات المدينة بدين مستغرق في مرض الموت، فإذا باع المريض بعض أمواله بغبن ولو يسيرًا وتركته مستغرقة بالدين، ثم مات في مرضه هذا كان للدائنين أن يفسخوا البيع إلا أن يزيد المشترى بما يدفع الغبن (۱)، وذلك لأن حق الدائنين تعلق بمالية تركة المريض. ومالية الأشياء تقدر بقيمتها فلابد إذن أن نسلم لهم القيمة، فإذا نقضت ولو بمقدار يتسامح الناس فيه عادة كان من حقهم المطالبة بسد هذا النقص.

أما الغبن الفاحش، فإنه يؤثر في العقود التي يكون موضوعها أموال الأوقاف أو أموال المحجور عليهم، أو أموال بيت المال، لأن التصرف في هذه الأنواع من الأموال يجب أن يكون في دائرة المصلحة لها، والفائدة الراجحة، وليس من المصلحة في شيء أن تعقد هذه العقود مع ما فيها من غبن فاحش؛ ولذا جاء في الدر المختار «إن بيع الوصى مال اليتيم بغبن فاحش باطل، وقيل فاسد» ورجح (٢) ومثله التصرف في الوقف ومال بيت المال.

أما فيما عدا المسائل المستثناة، ومنها ما سبق، فالغبن الفاحش اختلف فيه على ثلاثة أقوال.

قال بعضهم إن المغبون ليس له حق الفسخ، والعقد لازم مالم يمنع اللزوم سبب آخر، وهذا الرأى هو المروى في كتب ظاهر الرأى، وهو رأى أكثر الأئمة. ووجهته أن عقود المبادلات وهي التي يجرى فيها الغبن عقود لازمة، فيجب أن تصان عن الفسخ ما أمكن، ولو أبيح لكل من يناله غبن في بيع أن يفسخ لصعب الإلزام بها، ولجرى التشاحن والنزاع في لزومها كثيراً، ومن جهة أخرى إما أن يكون المغبون قد علم بالغبن وقت العقد أولا، فإن كان عالما بالغبن وقت العقد فقد



<sup>(</sup>١) كتاب المعاملات الأستاذ الشيخ أحمد إبراهيم بك.

<sup>(</sup>٢) رسائل ابن عابدين، الجزء الثاني، ص ٧٤.

أقدم على بينة من أمره، فالرضا بالعقد تام من كل الوجوه، وإما أنه غير عالم بالغبن وقت العقد، وفي هذه الحال كان يمكنه أن يعلم لو تأنى ولم يتسرع فهو المقصر في حق النفس، وعليه أن يذوق مغبة تقصيره، ويبقى للعقود احترامها وصيانتها عن البطلان (١).

وقال بعض الفقهاء: للمغبون حق الفسخ بسبب هذا الغبن مطلقًا، وهذا الرأى اختاره بعض الفقهاء، ووجهته أن المغبون مظلوم، والظلم يجب رفعه. ومن جهة أخرى فمستحيل أن يرضى شخص بأن يظلم، فلابد أنه أدخل عليه، وذلك يدل على أن كل غبن فاحش هو ضد الرضا إلا إذا كان من رضى به في عقله دخل.

وقال بعض الفقهاء، وهو أعدل الأقوال وأمثلها: إن كان الغبن بتغرير من العاقد الآخر أو دلال فللمغبون الحق في فسخ العقد، لأن الغبن كان نتيجة تضليل وغش فكان المغبون معذورًا، وكان رضاه على فرض عدم الغبن، فإذا ظهر الغبن لم يصادفه الرضا، فلابد من إعطاء المغبون حق الفسخ، ليثبت رضاه بالعقد من جديد، وبعد أن تبينت حاله من كل الوجوه، وهذا الرأى اختاره أكثر المفتين، ولأصحاب الشافعي أقوال تدل على قبوله، وهو رأى فيه رفق بالناس، وفيه فوق ذلك عدل، ومنع لأن يكون الغش مشبتًا لحق من الحقوق. والحمد لله رب العالمين.

<sup>(</sup>۱) يرى الإمام أحمد بن حنبل أن الغبن لا يجيز الفسخ إلا في ثلاث أحوال، الحال الأولى إذا تلقى شخص الركبان فباعهم أو اشترى منهم، وهم لا يعلمون حال السوق، فلهم الخيار إذا هبطوا السوق، وعلموا أنهم قد غبنوا غبنًا يخرج عن العادة، لأن ذلك ضرب من الخديعة يمكن استدراكه بإثبات الخيار، والثانية النجش، وهو أن يزيد في السلعة شخص لا يريد شراء ليغرى المشترى فله الخيار إذا غبن، لأن الناجش خدع بالباطل، إذ في عمله تغرير بالمشترى وخديعة له ولأن النبي على النجش وقال : الحديعة في النار، وروى عن أحمد رضى الله عنه، أن البيع باطل، لأن النهى يقتضى البطلان عند أحمد (على ما تبين في بحث الصحيح والفاسد، والباطل)، الشالثة عقود المسترسل الذي لا يحسن أن يماكس»، وفي لفظ «الذي لا يماكس»، فكأنه استرسل إلى البائع فأخذ ما أعطاه من غير مماكسة ولا معرفة بغبنه، فشراء هذا الصنف من الناس يجيز له الفسخ إذا غبن غبنًا فاحشًا (ملخص من الشرح الكبير \_ ٤ ـ ٧٧ ، ٧٨ ، ٧٧).

# (گوتتوپا*ک*

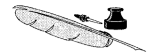


| ٣   | مقدمة .                                                      |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| 0   | إلمامة موجزة بتاريخ الفقه الإسلامي.                          |
| ۱۷  | الفقه في عصر الصحابة : (من ١١ _ ٤٠ هـ).                      |
|     | الفقه في عـصر التابعين : (من أول عصـر الدولة الأموية إلى قرب |
| ۲ ٤ | آخرها).                                                      |
|     | الفقه في عصر الأئمة: (من أول القرن الثانسي إلى منتصف القرن   |
| 4 9 | الرابع الهجري).                                              |
| 37  | ۱ _ أبو حنيفة : (۸۰ _ ۱۵۰ هـ).                               |
| 27  | ۲ _ مالك : (۹۳ _ ۱۷۹ هـ).                                    |
| 49  | ٣ _ الشافعي : (١٥٠ _ ٢٠٤ هـ).                                |
| ٤.  | ٤ _ أحمد بن حنبل : (١٦٤ _ ٢٤١هـ).                            |
| ٤٢. | الفقه في دور التقليد : (من منتصف القرن الرابع إلى الآن).     |
| ٤٥  | <b>الكتاب الأول</b><br>(فى الأموال والملكية)                 |
| ٤٧  | المال.                                                       |
| ٥٤  | القيمي والمثلي.                                              |
| 74  | العلاقة بين الإنسان والمال.                                  |
| 77  | قابلية الأموال للملك والتمليك.                               |
| ٦٧  | الملكية التامة والناقصة.                                     |
| ٧٤  | خواص ملك المنفعة وحق الانتفاع.                               |
| ٧٥  | ضمان العين المنتفع بها.                                      |

| VV                  | حقوق الارتفاق.                       |
|---------------------|--------------------------------------|
| ٧٨                  | حق الشرب والمجرى.                    |
| ۸٧                  | إصلاح الأنهار والمساقى.              |
| ۸۹                  | حق المسيل.                           |
| 94                  | التصرف في حقوق الارتفاق.             |
| 9.1                 | حقوق الجوار.                         |
| <b>1 · V</b>        | أسباب الملك التام.                   |
| ١٠٨                 | إحياء الموات.                        |
| 171                 | الاستيلاء على الركاز .               |
| 140                 | الصيد.                               |
| 147                 | حيازة المباح.                        |
| ١٤.                 | وضع اليد مدة طويلة.                  |
| 187                 | نزع الملك من غير رضا صاحبه.          |
| 1 2 2               | الشفعة.                              |
| 104                 | شروط الشفعة.                         |
| 109                 | طلب الشفعة .                         |
| 771                 | الملك بالشفعة .                      |
| AFI                 | مسقطات الشفعة .                      |
|                     |                                      |
| 1 🗸 1               | الكتاب الثاني                        |
|                     | (نظرية العقد في الشريعة الإسلامية)   |
|                     |                                      |
| 174                 | العقد .                              |
| 177                 | ركن العقد.                           |
| 1 V 9               | خيار المجلس.                         |
| 118                 | الإرادة المنفردة، وإنشاؤها للالتزام. |
| 197                 | الرضا.                               |
| <b>Y</b> · <b>Y</b> | الألفاظ.                             |

| 7 . 9 | النية والألفاظ.                                  |
|-------|--------------------------------------------------|
| 717   | الإرادة وآثار العقود.                            |
| 774   | حرية التعاقد وما يجب الوفاء به .                 |
| 740   | الشروط المقترنة بالعقود.                         |
| 750   | صيغة العقد ومقدار اتصالها بآثاره.                |
| 708   | محل العقد.                                       |
| 177   | العاقد _ أهلية العاقد.                           |
| 779   | أهلية الأداء.                                    |
| 791   | أهلية المرأة في الشريعة الإسلامية.               |
| 797   | المريض مرض الموت.                                |
| 414   | أهلية المريض مرض الموت في القانون المدني المصرى. |
| 377   | الولاية .                                        |
| 777   | العقد بالوكالة .                                 |
| ٣٣٧   | الفضولي .                                        |
| ٣٤٣   | تولى العاقد الواحد صيغة العقد عن الجانبين.       |
| 454   | أوصاف العقد.                                     |
| 401   | أقسام العقد الصحيح .                             |
| 474   | الخيارات .                                       |
| 354   | خيار التعيين.                                    |
| 417   | خيار الشرط.                                      |
| 377   | خيار الرؤية.                                     |
| ٣٨.   | خيار العيب.                                      |
| 3 1 2 | الفسخ بالخيارات وحاجته إلى القضاء.               |
| 440   | وراثة الخيار.                                    |
| ٣٨٦   | عيوب العقد.                                      |
| ٣٨٧   | الإكراه.                                         |
| 497   | الغلط.                                           |
| 494   | الغين والتغرر                                    |

## مۇلفاكر - )



#### الإمام الشيخ محمد أبو زهرة

- (٢٠) الملكية ونظرية العقد.
- (٢١) شرح قانون الوصية.
- (٢٢) محاضرات في الوقف.
- (٢٣) محاضرات في عقد الزواج.
  - (٢٤) محاضرات في النصرانية.
    - (٢٥) مقارنات الأديان.
    - (٢٦) الدعوة إلى الإسلام.
  - (٢٧) تنظيم الإسلام للمجتمع.
- (٢٨) تنظيم الأسرة وتنظيم النسل.
  - (٢٩) الولاية على النفس.
- (٣٠) العللقات الدولية في ظل الإسلام.
- (١٣) تاريخ المذاهب الإسلامية (جزءان (٣١) التكافل الاجتماعي في ظل الإسلام.
- (٣٢) المجـــمع الإســـلامي في ظل الإسلام.
  - (٣٣) العقيدة الإسلامية.
    - (٣٤) بحوث في الربا.
  - (٣٥) في المجتمع الإسلامي.

- (١) خاتم النبيين (ثلاثة أجزاء في (١٩) تاريخ الجدل. مجلدين).
  - (٢) القرآن (المعجزة الكبرى).
    - (٣) أبو حنفة.
      - (٤) مالك.
    - (٥) ابن حنبل.
    - (٦) الشافعي.
    - (٧) الإمام زيد.
    - (٨) ابن تيمية.
    - (٩) ابن حزم.
    - (١٠) الإمام الصادق.
  - (١١) الجريمة في الفقه الإسلامي.
    - (١٢) العقوبة في الإسلام.
  - في مجلد واحد).
    - (١٤) الأحوال الشخصية.
    - (١٥) أحكام التركات والمواريث.
      - (١٦) أصول الفقه.
        - (١٧) الخطابة.
      - (١٨) الوحدة الإسلامية.